المكتبة الفلسفية

# نابخ الفلاسفة

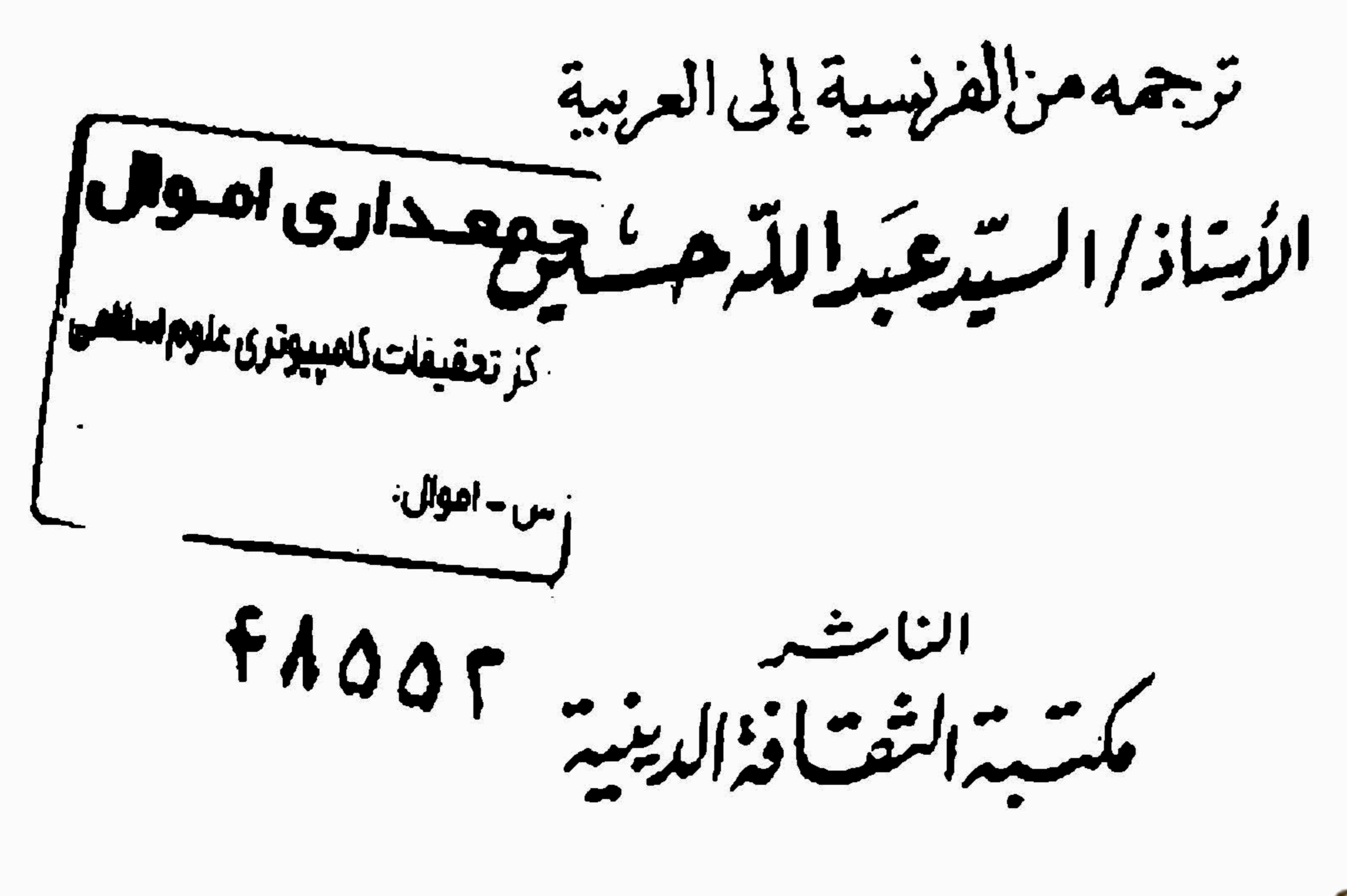
<sup>شالین</sup> طالیس الملیطی

ترجمه من الفرنسية إلى العربية الأستاذ/ السيرعبد الترحسين

الناشد مكتبة الثقتافة الدينية

# المكتبرالفلسفية







الطيعة الاولى ١٤٢٨هـ - ٢٠٠٧ حقوق الطبع محاوطة للتلار التلار مكتبة الثلالة الدينية

۳۹۰ شارع بورسید ــ افقاهرة شار ۲۰۹۲۲۲۲۰ ـ ۲۰۹۲۲۲۲۰ مقامی: ۲۰۹۲۲۲۲۰

E-mail: alsakafa\_aldinay@hotmail.com

# 4774..

يطلقة القهرسة إحداد الهيئة المصرية العامة لدار الكتب والوثائق القومية إدارة الثانون الفنية

المارطي، طاليس

تغريخ الفاحضة / تليف طالوس المليطي ، ترجمة من اللغة الفرنسية الى اللغة العربية النبيد عبد الله مصين ـ ط ١ ـ ـ القاهرة : مكتبة الثقافة الدينية ٢٠٠٧

۲۰۱<del>می</del>، ۲۴متم

تىمك: 2-346-341

ا. القلاسقة اليوناتيون - أحصين ، السيد عبد الله ( مترجم)

ب. العوان

نيوى : ۹۲۱,۱

" ارقم الايداع: ٢٠٠٧/١٤٩٩٨

### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي نوَّع أصناف الخلائق، وجعلهم غتلفين في العوائد والخلائق، وجعلهم عتلفين في العوائد والخلائق، وجعل فلاسفة اليونان أشهر الفلاسفة، وحكياءهم مشاهير الحكياء بلاسفه، أوليس أن منهم من وضع الطب والميقات، والرياضيات والطبيعيات، فهل ينكر أحد معارف أفلاطون وسقراط، ولطائف مهارة أرسططاليس وأبقراط، والصلاة والسلام على سيدنا محمد الذي جاء دينه بالعمل بمقتضى الأخبار الجميلة، والآثار الجليلة، وحفظت شريعته من أحكام الأوائل كل فضيلة، وتنزهت عن كل رذيلة، وعلى آله الذين أزالوا الشبه والضلالات، وأبدوا دينه بالآيات الباهرات.

### أما بعد...

فيقول المتوسل بسيد أهل الخافقين، عبد الله بن حسين، لما تعقلت همة وزير مصر الأعظم، وعزيزها المفخم، صاحب العز الأكبر، الذي يعجز عن أمثاله كسرى وقيصر، بإحياء ممالكه الإسلامية، وإخراجها من حيز الجهالة إلى حيز العلمية، بذل في ذلك الجهد التام، وأرسل إلى الديار الإفرنجية عدة شاع أمرهم في الأنام، فحصلوا قدرًا جسيهًا من اللغات والفنون، وجلب لهم كتب العلوم، وصار يترجمها المترجمون، وكنت من جملة من تعلم اللغة الفرنسية على قلر الحال، فأردت أن أصرف همتي في كسب رضاء الخديوي الأكرم، الذي أحسن المربية وأنعم، فشرعت في ترجمة تاريخ فلاسفة اليونان؛ حيث إنه عند الإفرنج عظم الشأن، وكنت وقت ترجمته بمدرسة الألسنة بالأزيكية، فاستعنت في مشكلات الكتاب وتحرير ترجمته بمدير تلك المدرسة البهية، كها أن المدرسين بها اعتنوا بتصحيحه، واجتهدوا في تهذيبه وتنقيحه، وقد أهديت هذا المدرسين بها اعتنوا بتصحيحه، واجتهدوا في تهذيبه وتنقيحه، وقد أهديت هذا

الكتاب الفائق، ذا المنهل الرائق، المشتمل على الدرر النفائس، لحضرة البيك ناظر عموم المدارس، حفظه مولاه، ولكل خير أولاه، وهذا أوان الشروع في التعريب، فأقول مستمدًا من القريب المجيب.

# هذا مختصر ترجمة مشاهير قدماء الفلاسفة طالبس الفيلسوف

طاليس المليطي، وُلِدَ في السنة الأولى من الأولمبياد الخامس والثلاثين -أي قبل لليلاد ينحو ستاتة وأربعين سنة؛ لأن الأولمبياد دور مدته أربع سنوات وتُوفي في الأولمبياد الشامن والخمسين، وعُمره ثنتان وتسعون سنة، وطاليس هذا من فوية قودموس بن أوجنور من أهالي بلاد المصور من أعيال الشام، وكان مبيب انتقال أهله لمليطة التي ولد فيها طاليس جور ظلمة ملوك بلادهم حتى على صلحاء التاس، وحتى على أهل ذلك الفيلسوف، فلها أهانوهم خرجوا من بلادهم الشاهية، وأقاموا بمملكة مليطة اليونائية.

وهذه فلدينة من مدن يونيا التي وُلد فيها طائيس في السنة الأولى من الأولمبيدة السابق، وكان أول من استحق أن يُلقب بلسم الحكيم، بل كان أعظم مؤلفي الفلسفة المسيأة يونائية، نسبة للمملكة التي بها ميلاده، ومكث مدة من الزمان في منصب الأقضية والأحكام، وبعد أن قضى ذلك على وجه حسن مناسب لأصول المصلحة، حلته الرغبة في البحث عن أسرار الكائنات على نرك خدمة المصلحة العامة المعلقة مللملكة.

فتوجَّه إلى برَّ مصر الذي كان مشهورًا بالعلوم حيتني، ومكث مدة من السنين يارس علماء البلاد وهم القسيسون فتعلم أصول دياناته، وكان معنيًا بسائر العلوم مجتهدًا فيها، لا سيما في علم الهندسة وعلم الاسترونومية بعني: علم الهيئة، وكان لا يكتفي بمعلم واحد، بل كان يتحيل على جميع الحكماء المصريين في التلقي عنهم مدة إقامته عندهم، وكان لا يبني المعارف في الفلسفة إلا على التجربة مع وفور العقل والتدبير، ومن نَمَّ كان قليل التكلم كثير

التفكر، وكان لا يعتني بمصلحة نفسه، بل لا يعتني إلا بالأمور التي تتعلق بالبلاد عمومًا، فهي عنده مقدمة.

وقال بعض المؤلفين: إن بعض الحكماء كان يرى أن أخذ الثار أحب إليه من جميع لذات الدنيا، ولكن هذا الرأي بعيد جدًا من مذهب اكرسيب، ومن لين جانب طاليس.

ولما رجع طاليس إلى بلده المسهاة مليطة، اعتكف في خلوة عظيمة، ولم يشغل فكره إلا بالأمور العلوية والسهاوية، يعني علم النجوم والهيئة وما أشبه ذلك، وهمله حب الحلوة والحكمة على اختيار الوحدة وترك الزواج، وكان عمره في ذلك الوقت ثلاثًا وعشرين سنة، فأشارت عليه أمه اقلوبولين بالنزوج وغالطة الناس، فقال لها: إن الإنسان في صغر سنه لا يليق به الزواج، وفي كبر سنه يفوت عنده أوان الزواج، وبين هفين الأجلين لا ينبغي له أن يختار زوجة

وقال بعض الناس: إنه تزوج في آخر همره بامرأة مصرية، صاحبة معارف مؤلفة لجملة من الكتب العظام، واتفق لبعض غرباء عملكة مليطة أنهم هدوا إلى الجزيرة اليونانية المسياة «قو» وتسمى الآن جزيرة استنكوي، واشتروا من بعض الصيادين النصيب الذي يخرج في المشبكة، بأن يقول المشتري للصياد: كل ما خرج في هذه الرمية يكون في بكذا. فرمى الصياد الشبكة فخرج فيها كرسي من الذهب الإكسير، له ثلاث قوائم، فقيل في شأنه: إن هيلاتة أم اليونان كانت أنت من مدينة «ترواه» مرة، وألقت ذلك الكرسي في هذا المحل بإشارة بعض الكهنة عليها، فحصلت مشاجرة بين الذي معه الكرسي وبين الغرباء وبقية الصيادين، ودخل في تلك المشاجرة أهل المدائن اليونانية، واشتد الشر بين جميع أهل المدائن، حتى كاد أن يقع بينهم حرب شديد، ثم اتفق جميمهم على تحكيم الوحى –أى الكاهن –.

فأرسلوا الكاهن دلفيس وحَكَّموه في ذلك، فحكم بأن الكرسي يعطى للحكيم الأول -يعني لأعظم الحكياء - فعند ذلك أرسلوه إلى طاليس، فلم يرض به وأرسله إلى بياس، وبياس أرسله إلى واحد آخر تواضعًا منه، وهذا الآخر أرسله إلى واحد، فأرسله إلى سولون، فقال سولون: لا يوجد أحد أعظم من صاحب الكهانة. فأرسله إلى دلفيس، فوهبه لصنمه الشمس، واعترض بعض الناس من عملكة مليطة على طاليس، وقال: إن علومه لا تنفع لكونها لم تخرجه عن حيز الفقر والمسكنة. فقال طاليس: إن أهل العقول لا يجيون جمع المال الكثير، بل يحتقرون وصف الغني، وإنها يجبون اكتساب العلوم والمعارف التي لا تتولد منها حادثة مضرة، ولم يزل مفكرًا فيها قيل له، حتى علم بشدة فطته في الاسترونومية -أي علم الهيئة بالقحط-، فأخبر أن السنة القابلة تكون عبدبة جدًّا، فاشترى جميع ثهار الزيتون التي كانت موجودة حول مملكة مليطة قبل أوان ظهورها، فحملت الأشجار بثهار كثيرة جدًّا، وحصل منها ربح عظيم، ولكن لما كان طاليس منزهًا عن الطمع بالكلية، قَسَّم جميع ما ربحه في تمل السنة على جميع تجار مليطة.

وكان طاليس يحمد الله على ثلاثة أشياء: حيث جعله من العقلاء دون البهائم، ومن الرجال دون النساء، ومن الروم دون البربر -أي الأعاجم-، وكان يزعم أن العالم لا أول له ولا آخر له، وأنه يرى في جيع أزمنته على حالته التي هو عليها الآن، وكان أول مَنْ قال من الروم: إن الأرواح غير فانية، بل هي أزلية أبدية.

ودخل عليه رجل من أهل مليطة في بعض الأيام وسأله: هل يمكن أن تخفى أسرارنا على الإله؟ فقال له طاليس: لا تظن هذا أبدًا؛ لأن جميع الأسرار

الخفية لا تخفى على الإله العليم.

وكان يقول: إن أكبر الأشياء في الدنيا المكان؛ لأنه مشتمل على جميع الموجودات، وأن أقوى البواعث الحاجة؛ لأن الإنسان يقطع دونها كل مشقة حتى يدرك غرضه، وأسرع الأشياء العقل؛ لأنه في طرفة عين يمكنه أن يطوف بالكون كله، وأحكم ما يكون الزمن؛ لأنه يظهر جميع الأمور الخفية، ولكن أعظم من هذا كل وألطف منه عمل الإنسان بها يلبق بعقله.

وكان كثيرًا ما يقول: إن كثرة الكلام ليست من شأن العقلاء، وإنه يلزم تذكر الأحباب في حال حضورهم وغيابهم على حد سواء، وإنه يجب على الإنشان بر والديه وإحانته لها؛ لأجل أن يجازى بذلك في كبره، فتشد ذريته ظهره عند ضعف قواه، الذي هو أصعب الأشياء.

وكان يقول: إن الذي يسلينا حند حلول المصيبة من أحدً، علمنا بأن الذي إذا نابها هو أشقى منًا وأسوأ حالًا منًا.

وكان يقول: إن الأمر الذي تلوم أخاك على فعله، لا ينبغي لك أن تفعله بنفسك، وإن السبعادة الحقيقية هي تمتع الإنسان بالعافية، وأن يكون عنده رزق الكفاف، وأن لا يضيع عمره في الجهل والجبن.

وكان يقول: إنه لا شيء أصعب على الإنسان من معرفة حقيقة نفسه، فهو الذي اخترع هذه الحكمة العظيمة الآتية، وكتبها على رق من الذهب، وعلقه في هيكل الشمس، وهي هل أنت أيها العالم، تعرف حقيقة نفسك؟

وكان يزعم أن الموب والحياة مستويان دائيًا، فسئل: لأي سبب لم تقتل

نفسك؟ فأجاب بقوله: حيث كان الموت والحياة مستويين، فها يحملني على إيثار الموت على الحياة.

وكان يتسلى بعض الأحيان بنظم الأشعار، ويقال: إنه الذي اخترع نظم الأشعار الهكسامترية -يعني المسدسة- واتفق أنه جاءه رجل من شرار الناس، وقال له: هل يصدق الإنسان في ما قاله بحلفه عليه؟ فأجابه ارتجالًا من غير روية وقال له: ذنب الحلف أخف من الزناء بيسير.

وكان له تلميد صديق اسمه مندريني البريني، فجاءه يومًا في مدينة مليطة ليزوره، وقال له: ما تريد أيها الأستاذ مني من الجزاء في نظير ما صنعته من المعروف العام؛ حيث مهدت أصولًا وحكيًا، منها تعلمت، وبها عرفت، وأود أن أكافئك عليها شكرًا، لمعروفك وعجازاة لفضلك. فقال له طاليس: لا أود في نظير ذلك شيئًا، اللهم إلا أنك حين يقتضي الحال أن تُعَلِّم هذه الأصول لتلامذتك، فانسبها إليَّ، ولا تكتم عزوها لي، بل أخبر مَنْ يتلقاها عنك أن غترعها، ومبتدع المذهب الذي يحتوي عليها، وكان أول اليونانيين الذين عرفوا علم الطبيعة وعلم الهيئة.

وكان يزعم أن الماء هو الأصل الأول لكل شيء، ويقول: إن الأرض ما هي إلا ماء وجد، والهواء هو ماء ثقيل الزنة، وإن جيع الأشياء تتغير دائمًا من حالة إلى حالة، إلى أن يؤول أمرها إلى رجوعها ماء، وإن سائر ما في الكون لا يخلو عن إحساس ما، وإنه علوء بها لا يدركه الطرف من المخلوقات، وكلها متحركة ذات أرواح، وإن الأرض في وسط العالم تتحرك على مركزها الأصلي، الذي هو عين مركز العالم؛ لأنها من حيث كونها موضوعة على مياه البحار ثبت لها هذا الاضطراب، الذي كان سببًا في تحركها.

وكان يقول: إن كلَّا من الآثار العجيبة الناشئة عن الأشياء، وكذا الانتلاقات بين الأشياء المتجاذبة كالمغناطيس والكهرباء، يدل على أنه لا شيء في الدنيا إلا وله روح إحساس.

وكان يقول: إن سبب زيادة النيل كثرة هبوب الرياح الدورية؛ أي التي تهب كل سنة في أوقات معلومة من الشيال إلى الجنوب، فتحجز المياه التي تجري من الجنوب إلى الشيال، وتجربها إلى أن تعم الأرض.

وهو أول من أخبر عن كسوفات الشمس والقمر قبل وقوعها، وهو الذي اجتهد الغاية في رصد حركات هذين الكوكبين على اختلافها.

وكان يقول: إن الشمس جسم مضيء بنفسه، وإن جرمها قدر جرم القمر مائة وعشرين مرة، والقمر جسم غليظ، لا يمكنه أن يعكس نور الشمس إلا بجهة واحدة من سطحه، وبهذا يقام البرهان على اختلاف الصور التي يرى بها القمر أي منازله الأربعة، وهي تربيعه في أول الشهر، وقبيل آخره، وانتصافه، وعاقه.

وكان أول مَنْ فحص على أصول الهواء، والزوابع، والصواعق، وأسباب البرق والرعد، ولم يكن أحد قبله يفهم طريقة مقياس ارتفاع القلاع والأهرام، ونحوها من ظلها الجنوب، حين تكون الشمس في زمن الاعتدال، وهو الذي قال: إن السنة ثلاثيائة وخمسة وستون يومًا، ورتَّب قواعد الفصول، وحدَّد كل شهر ثلاثين يومًا، وفي آخر كل اثني عشر شهرًا أضاف خسة أيام لأجل تمام السنة، وهذه القاعدة تعلمها من المصريين، وهو الذي رصد الدب الأصغر أي بنات نعش الصغرى – الذي به يهتدي الملاحون من أهل مملكة الصوريين،

وبينها هو ذات يوم خارج من محله بقصد رصد الكواكب، وإذا هو قد وقع في حفرة عميقة، فمضت إليه عجوز من خدمة بيته وأخرجته، ثم قالت له: أتزعم با طاليس، أنك تعلم جميع ما يقع في السهاء مع أنك لم تعلم ما تحت رجليك.

وقد قضى طاليس عُمره في عز وجاه، وكان بستشار داتها في مهات الأمور، حتى أن اكبريبوس لما عزم على حرب بلاد المجم، وكان قد نصب رئيسًا على جيش عظيم، وسار به إلى أن وصل إلى نهر هاليس، وهو نهر عظيم عميق، لا قناطر له ولا سفن عنده، فتحير في تعدية عساكره، وإذا بطاليس أقبل عليهم في ذلك الوقت، والتزم له أن يعدي له جميع الجيش بدون قناطر ولا سفن، فابتدأ أولًا بعمل صورة خندق كبير على شكل هلال، مبتدئًا بأحد طرفي الجيش منتهيًا بطرفه الآخر، فتشعب بهذه المطريقة ذلك النهر إلى فراعين -أي فرعين-، حتى صيره قابلًا للخوض فيه من الجهتين، ثم عدًى جميع الجيش بدون تعب.

وكان لطاليس مزيد اعتناء في هذه الواقعة، بكون المليطيين لا يتعاهدون مع اكريبوس، الذي كان يسعى في المعاهدة معهم دائها، وهذا الاحتراس والتبصر كان سببًا في خلاص وطنه ونجاته؛ لأن الملك قبروس الذي كان انتصر على المدين أغار على جميع المدائن التي تعاهدت معهم، واحترم مَنْ كان من أهل مدينة مليطة، فإنهم لم مخالفوه ويتعاهدوا مع غيره.

وكان طالبس في ذلك الوقت هرمًا جدًّا، فلأجل حظه نفسه أمرهم ذات يوم أن يضعوه على تل مرتفع من التراب، لأجل أن يروح نفسه بنظرة إلى القتال فظمئ ظماً شديدًا من شدة الحر، فهلك بغتة في ذلك المحل الذي كان ينظر القتال به، وكان ذلك في الأولمبياد الثامن والخمسين، بعد أن حاش اثنتين وتسعين سنة، وعمل له أهل مدينة مليطة جنازة عظيمة.

### تاريخ سولون الفيلسوف

سولون وُلِدَ في السنة الثالثة من الأولمبياد الخامس والثلاثين -أي نحو ستهائة وأربعين قبل الميلاد- وصار يقارض بهاله في مدينة أثبنا في السنة الثالثة من الأولمبياد الخامس والخمسين، من الأولمبياد الخامس والخمسين، وكان عُمره ثمانية وسبعين سنة، وكان أصل سولون من مدينة أثبنا، وولد في علكة سلامين في الأولمبياد الخامس والثلاثين، وكان من نسل ملك يوناني يسمى قدروس، وكانت أمه بنت عم أم بيزستراث، فصرف بعض زمن صباه في السفر للى بر مصر، الذي كان ميدانا لأهل العلوم في ذلك الوقت، فمن بعد تعلمه قواتين الحكم، وجميع ما يلزم للشرائع وحوائد البلاد، رجع إلى مدينة أثبنا، ولما صار بذلك من أرباب العز والجاه، بلغ أصظم المناصب.

وكان سولون ذا عقل عظيم وقوة عظيمة مع صدق وتثبت، وكان شاعرًا ماهرًا وخطيبًا فقيهًا بالقوانين، شجاعًا في الحرب، ومضى طول عمره شديد الغيرة على حماية حرية وطنه، وعدوًّا كبيرًا للظلمة، وقليل الاعتناء في علو مراتب أهله وعياله، ولم يكن يعتني بالبحث في أسباب الطبيعة، وكان مثل طاليس لا يلازم شيخًا بعينه، بل كان يصرف همته بالكلية في علم الأخلاق والسياسة، وله هذه الحكمة العظيمة، وهي (خير الأمور أوسطها).

ولما سمع بشهرة طاليس سافر من بلده إلى مدينة مليطة، فلها وصلها واجتمع بهذا الفيلسوف، تحادث معه قليلًا، ثم قال له: يا طاليس، إني تعجبتُ من عدم زواجك، فهلا تزوجت حتى يكون لك ذرية تربيهم وتعلمهم. فلم يجد حالًا عن سؤاله، ثم بعد أيام أحضر له رجل وأوهمه أنه غريب جاء يزوره، فقال طاليس: هذا الرجل يزعم أنه قدم عن قرب من مدينة أثينا. فقال سولون

لذلك الغريب: ما عندك من أخبارها؟ فقال الغريب: ما عندي خبر، وإنها رأيتُ فيها شابًا ميتًا دفن يوم خروجي منها، وشهد جميع أهل المدينة جنازته ودفنه؛ لأنه ذو نسب عظيم، وابن رجل مكرم عند جميع الناس، وأن أباه غائب عن مدينة أثينا من مدة قريبة، وأحبابه بتلك المدينة كتموا هذا الخبر عن أبيه؛ خوفًا عليه أن يموت من الغم والحزن.

فصاح سولون: إن لأب مسكين، قليل الحظ. ثم سأل الغريب عن اسم أب الشاب، فقال: إن اسمه غاب عن حفظي، ولكن سمعتُ جميع الناس يقولون: إنه رجل كثير الحكمة. فزاد على سولون القلق والاضطراب في هذا الوقت، وحصل له انزعاج عظيم، فقال له سولون: هَل سمعت أن أب الشاب يُسمى سولون؟ فأجابه الغريب بالبديهة وقال: نعم، هو سولون. فعند ذلك غاب سولون عن الوجود، وحصلت له حرقة شديدة، ومَزَّق ثيابه، وأزال شعره، وضرب رأسه، ولم يدع شيئًا من الأمور المحركة للغم والحزن من أشعار وغيرها إلا استعمله، حتى صار كثيبًا.

فقال له طالبس: ما لي أراك حيران في أمرك تبكي كثيرًا، أتبكي على الحسارة التي لا يمكن جبرها ولا بدموع الدنيا؟ فقال سولون: هذا هو الذي أبكاني؛ لأن هذا أمر لا دواء له. فعند ذلك أخذ طالبس في الضحك على سولون من هذه الأمور المختلفة التي حصلت منه، وقال له: يا أخي هذا هو الذي منعني من الزواج؛ لأني أعرف أنَّ أثبت الرجال قلبًا لا يمكنه تحمل مشقة العشق وتربية الأولاد. ثم قال له: لا تغتم؛ لأن الذي قيل لك أمر مخترع ومزاح التكرنه لك لمجرد الهزل.

وقيل: إنه من مدة زمان طويل حصلت حروب كثيرة بين الأثينيين

والمغاربين بسبب جزيرة سلامينا، وانتهى الأمر بعد حروب شديدة من الجانبين، إلى أن انهزم الأثينيون، وحصل لهم مشقة شديدة بسبب كثرة سفك الدماء، حتى أنهم اتفقوا على أن كل مَنْ تكلم في شأن الحرب مع المغاربين لأجل جزيرة سلامينا، وطلب تجديد الحرب معهم؛ يكون عقابه الموت، ما دام المغاربيون مستولين عليها.

ثم إن سولون رأى أنه إذا تكلم في ذلك أضر نفسه، وإذا سكت يعود الضرر على وطنه، وأهل مملكته وهو أشد، فأخذ في أسباب الجنون عمدا خديعة لهم ليقول كل ما يخطر بباله فشاع في المدينة أنه صار بجنونًا، وبعد ذلك أنشأ بعض أبيات من الأشعار المحزنة وحفظها، ثم خرج من محله بثياب من صوف رئّة بالية، وربط رقبته بحبل وجعل على رأسه طيلسانًا قديبًا فاجتمع عليه أهل المدينة، فطلع لهم فوق الحجر الذي كانوا يعتادون المتاداة عليه، فأنشد تلك الأشعار على خلاف عادته، وقال: بالبتني لم أكن من أهل هذه البلدة واحسري أتمنى لو كنت مولودًا في بلاد الأعاجم أو البرابرة أو في أي عمل يكون أشد خشونة في العيش، وقسوة في القلب، وجهلًا بالعلوم من هذه البلدة، فإن ذلك أهون عليً من أن يراني الناس ويشيروا إليًّ، ويقولون: إن هذا الرجل من أهل مدينة أثبنا الذين هربوا من حرب سلامينا، فأسرعوا في أخذ الثار، واعوا عنا مدينة أثبنا الذي لحقنا، وتنبهوا حتى نأخذ هذه المدينة التي أخذها أعداؤنا ظلكا.

فأثر قوله في عقول أهل مدينة أثينا، وأبطلوا اتفاقهم الذي كانوا اتفقوا عليه أولًا، وأخذوا سلاحهم وتوجهوا إلى حرب المغاريين، واتفقوا على جمل سولون رئيسًا على العساكر وحاكمًا عليهم، فنزل هو وجيشه في جملة من مراكب الصيادين، ومعم مركب كبير له ستة وثلاثون مقذافًا، فرسى بالمراكب

بالقرب من سلامينا، فلما علم المغاربون الذين كانوا بالمدينة بذلك حملوا أسلحتهم من غير ترتيب، وأرسلوا سفينة كبيرة من سفنهم بمن فيها لينظروا تلك المراكب التي رست بالقرب من مدينتهم، فأخذ سولون تلك السفينة، وأسر جميع من كان فيها من المغاربين، ونقلهم منها عنده، وشحن تلك السفينة بأشجع من معه من الرجال من أهل مدينته، وأمرهم بأن يتوجهوا جهة سلامينا ويختفوا جدًّا، وطلع هو ومن بقي معه من جماعه إلى البر من جهة أخرى بقصد ملاقاة عسكر المغاربين الذين خروجوا من سلامينا مستحضرين للحرب، فلها اشتغلوا بتعديل الصفوف، وما يتعلق بترتيب الجيش للحرب، أسرع الذين أرسلهم سولون في السفينة إلى جهة سلامينا، ودخلوا المدينة وانتهبوا جميع ما كان فيها.

ثم لما أخذ سولون المدينة وهزم المفاريين، أرسل جميع الأسرى الذين أخذهم من المفاريين إلى مدينة أثبنا، وأنشأ هيكلًا عظيمًا لشرف المريخ، وهو كوكب القاهر المسمى عندهم إله الحرب في المحل الذي رجع فيه منصورًا، ثم بعد مدة من الزمن تحركت جماعة من المفاريين وصمموا على أخذ سلامينا، فلم يأتوا بطائل، ثم انحط الأمر بينهم وبين سولون على تحكيم أهالي لقدمونيا في تلك القضية والرجوع إلى رأيهم فيها.

ثم إن سولون قال بحضرة المحكمين من أهل اسبرتا -وهي لقدمونيا-: إن فيلوس وأوريفاس ولدى جاكس ملك مدينة سلامينا، كانا حضرا سابقًا بمدينة أثبنا وسكنا بها، وأعطيا هذه المدينة للائينين، بشرط أن يصيروا أهلها أثبنيين، وأمر سولون أهل مدينة سلامينا بأنهم يفتحون القبور ليروا أن رءوس أمواتهم جهة مدينة أثبنا، لا إلى الجهة التي أمرهم المغاريون الآن بالوضع إليها،

وأطلعهم على أنهم كانوا يكتبون على تابوت كل ميت اسم عشيرته، وهذه العادة خاصة بأهل أثينا، ولكن المغاربون لم يحملهم ما قاله على الصلح، بل صمموا على الحرب، وذلك لما أن المخاصيات التي مكثت زمانًا طويلًا متحكمة بين ذرية قيلون وذرية ميغاكلس، أخذت في التيادي، حتى انتهى أمرهم أن عزموا على هلاك المدينة بالكلية؛ وذلك لأن قيلون كان أراد أن يكون سلطانًا بمدينة أثينا، فظهر ما نواه فقُتل مع عدة من المتمصيين معه المهيجين للفتنة، ومن فرَّ منه ونجا بنفسه احتفى في هيكل منيرف -أي هيكل الحكمة-، وكان حاكمها في ذلك الوقت ميكالس، فتكلم بحكم عظيمة وأمرهم بالوقوف بين يلي أهل الشرائع، فأمروهم أن يمسكوا الشبكة المربوطة في نهاية صورة الصنم يلكل أن يحتموا فيه، فعند نزوهم من الكنيسة انقطعت الشبكة للذكورة، فقال المجمل ومن فرَّ منهم، واحتمى في عراب من المحاريب أمر بفبحه، وأم يحترم هذه المحاريب، ففبحوا كل من أمر بفبحه، ولم يتج منهم إلا القليل بسبب هذه المحاريب، ففبحوا كل من أمر بفبحه، ولم يتج منهم إلا القليل بسبب شفاعة نساء القضاة، فخلصوا من ذلك.

فمثل هذه الأفعال الشنيعة صيرت القضاة وذراريهم مبغوضين عند الناس، فصاروا من ذلك الوقت غير مألوفين لأحد من الأهالي، فبعد مدة من السنين كثرت ذرية قيلون، وصارت ذات شوكة.

وكان سولون في ذلك الوقت قاضيًا بالمدينة، فخشي عليها من التلف بسبب ذلك، فشرع في أمر يكون فيه رضاء الجانبين، وهو أن يختار من الطرفين جماعة يكونون محكمين لأجل انتهاء هذا النزاع الواقع، فحكموا مراعاة لجانب القولينين بطرد جميع ذرية مغاكلس من المدينة، حتى أنهم نبشوا عظام أمواتهم وألقوها خارج مدينة أثينا، فعند ذلك انتهز المفاريون هذه الفرصة الملائمة لهم، وتوجهوا بأسلحتهم حين كانت نار الفتنة مضطرمة بين الطرفين، وأخذوا جزيرة سلامينا فيا خدت نار هذه الفتنة الأولى حتى جاءت عقبها فتنة أخرى أشد منها، وأكثر ضررًا، خصوصًا على الفقراء، فقد تراكمت عليهم الديون التي صيرتهم تحت أسر أصحاب الديون كالعبيد، وذلك أن الفقير إذا كان عليه دين مؤجل بيوم معلوم، إذا مضى ذلك اليوم ولم يدفع ما عليه من الدين، يأخذه صاحب الدين ويجعله عبد له، إما أن يستخدمه أو يبيعه في مقابلة دينه، فنشأ من ذلك أن جملة من أصاغر الرحايا الفقراء، اجتمعوا واتفقوا على أن يجعلوا لهم رئيسًا منهم، لأجل أن يمنع عنهم ذلك الاسترقاق بالديون، فلا يكونون عبيدًا لأحد من أرباب الأموال، ولأجل أن يلزم القضاة بقسمة جميع الأموال على جميع الناس بالمساواة على حسب الرءوس، مثلها صنع ليكرغه في عملكة اسبرتا.

وتُولَّد من ذلك فتنة عظيمة اضطرمت نارها، ولم يقدر أحد على إطفائها، فاتفق الفقراء والأغنياء من الجانبين، وارتضوا هلى أن سولون هو الذي يسكن هذه الفتنة، ويحكم بين الفريقين لأجل تسكين هذه الفتنة بطريقة سهلة، فامتنع من ذلك، وتعلل بأمور كثيرة، ولم يقبل هذا المنصب المتعب، ثم في آخر أمره قبله، ولم يكن له رغبة إلا في نقع وطنه كها نواه.

وسبب اختيارهم له من الجانبين، أنه كان سابقًا يقول: المعادلة تمنع المجادلة. فسمعه جميع الناس من الفقراء والأغنياء، فكل فرقة فسرت هذا القول بها يناسب حالها، فالفقراء يقولون: إن سولون مراده أن تكون جميع الناس متساوية، وتقسم الأموال على حسب الرءوس، والأغنياء يقولون: مراده أن جميع الأشياء من مال، وغيره تكون بين الناس على قدر مراتبهم في الشرف.

وهذه المقالة هي التي جعلت سولون محبويًا عند الفريقين، وكانت باعثة لهم على توليه عليهم، وأسرع كل فريق منهم في اختياره قاضيًا، لظنه أنه يحكم له بها فهمه من كلامه، حتى أن بعض الناس الذين لا دخل لهم في هذه الفتنة، ولا يخشون على ضياع شيء لهم، دخلوا في ذلك وقالوا: يلزم أن يكون الرئيس المحكم على الناس من أحسن أهل الأرض وأحكمهم، وأن يتولى سولون ملكًا.

فتباعد سولون عن ذلك بالكلية ولم يرض به أصلاً، وقال: إن صاحب هذا المنصب يسمى باسم طاغيه -أي ظالم-. فلامه خيار أحبابه في ذلك وقالوا: كأنك لا خبرة لك بالأمور، عبرد هذه التسمية يمنعك من هذا المنصب الذي اكتسبته بطريق حلال، أما سمعت بأن طيمونداس ولى نفسه بجزيرة أوبا - وهي جزيرة أغربوز سابقًا وبيتاخس- الذي هو حكيم فيلسوف هو الآن سلطان بمدينة ميطيلينا، فامتنع سولون ولم يزده هذا القول إلا رغبة عنه وبعدًا، وقال: إن الأمارة الشرعية والولاية الملكية من أعظم المناصب العلية تحتف بها مصائب من كل جهة، ولا يمكن الخروج منها بعد الدخول فيها، ولم يكن له أقدام، ولا رغبة على هذا الأمر الصعب الذي عرض عليه، حتى إن جميع أصحابه قالوا: إنه كالمجنون، وأراد سولون أن يصرف جهده في تسكين هذه أصحابه قالوا: إنه كالمجنون، وأراد سولون أن يصرف جهده في تسكين هذه عن المدينين، وتبرأ ذمتهم منها؛ بحيث أنه لا يمكن أحد من أرباب الديون أن يطالب واحدًا من المدينين بدين.

وكان له سبع قطع من معاملة ذلك الوقت المسياة طالان ورثها من أبيه، فتجاوز عنها وتركها لأجل أن يفتدي بها الناس في التجاوز عن الديون، وأمر أيضًا أن مَنْ حدث عليه دين من الآن فصاعدًا، لا يسوغ لرب الدين أن يطلبه منه، ولا يتعلق الدين بذات المدين، كها كانت عادتهم قبل ذلك، وإنها صنع ذلك لأجل دفع مضرة الفتن، التي كانت بين الفقراء والأفنياء.

وفي أول الأمر لم يرض أحد من الفريقين بذلك، وحصل لكل منها غم فاختم الأغنياء على حسارة أموالهم، وكان الفقراء أشد خيًا؛ حيث لم يتساووا في القسمة مع الأغنياء، ولكن آل الأمر إلى أن رضي الفريقان بها صنعه سولون.

ولما رأوا حُسن تدبيره النافع، اختاروه ثانيًا أن يسعى في تسكين الفتنة، التي كانت سببًا في قسمة مدينة أثينا إلى ثلاث فِرَق مختلفة، وسلموا له أيضًا أن يصبع الشرائع والقوانين بها يليق بعقله، ويحكم بها يختار، فأهل الجبال أرادوا أن الرعبة هي التي تتكلم في سائر المصالح؛ لأن أهل المدينة ليسوا مثلهم في العدد. وأهل السهول قالوا: ينبغي أن توكل المصالح إلى أهل الاعتبار. والبحريون قالوا: إنه ينبغي الحكم من الأهالي وأهل الاعتبار.

ولما اختاروا أن يكون حاكمًا يحكم بها بريد، ابتدأ بإيطال جميع القوانين الني كان عملها أدراكون الذي كان قبله؛ لأنها كانت مبنية على التشديد جدًّا، حتى كان أخف الذنوب فيها كالبطالة وسرقة شيء حقير كالفاكهة والحشيش، يجازى عليه بالقتل كجزاء الذنوب العظيمة التي هي مثل الفكر والقتل. وهذا معنى قولهم: إن الشرائع مكتوية بالدم.

وقد سُئل أدراكون ذات يوم: لأي سبب تأمر في القصاص بالموت في سائر اللنوب المختلفة؟ فقال: أقل ذنب عندي يستحق هذا القصاص، ولا أعرف أشد منه حتى أجعله عقابًا للكبائر، فلذلك سويت بين الجميع. وسولون قَسَّم الأهالي ثلاث طوائف مختلفة، بحسب ما يملكه كل واحد من الأموال، ورخص في الدخول في المصالح العامة المبرية لجميع الأهالي إلا الصنائعية، فإنهم لا يعيشون إلا من أشغالهم فكانوا مستثنين من الوظائف، فليس لهم هذه المزية التي اختص بها غيرهم، وأمر بأن كبار القضاة والحكام لا ينتخبون إلا من الرتبة الأولى، وأمر بأن الذي يدخل في فتنة من الفتن بعد ذلك، يُرسم له علامة في جسده، لتكون علامة يفتضح بها، وأمر بأن مَن تزوج بامرأة غية، فوجدته عنينًا، فلها أن تمكن من نفسها من تختاره من أقارب زوجها، وأن النساء لا يدخلن بجهاز عن الأزواج وقت التزوج، إلا بثلاثة أثواب، وبعض أمتعة تكون بثمن قليل.

وأن مَنْ شاهدوه يزني بمنزوجة وقتلوه، فلا قصاص على قاتله، حيث كان قتله حال الاطلاع عليه، وقلل مصاريف النساء؛ حيث أبطل بعض عوائد لهن، كان يلزمها مصاريف كثيرة، ونهى أن يتكلم الإنسان بسوء في حق الأموات.

إن للناس الذين ليس لهم ذرية أن يجعلوا ميراثهم لمن يختارونه، بأن يوصي الرجل في اختياره بميراثه لمن أراد، وأمر بأن الذي يسرف في أمواله، يعلم بعلامة الفضيحة، ويفقد جميع إيراداته المرتبة له، وكذلك الذي يقصر في الإنفاق على أبيه وأمه عند كبرهما وعجزهما، ولكن قال: إن الابن لا يلزمهم الإنفاق على أبيه إلا إذا كان علمه صنعة في صغره.

وأمر بأن الغريب لا يحسب من أهل مدينة أثينا، إلا إن كان مطرودًا من بلده طردًا مؤبدًا، ويأتي بجميع أهله لأجل أن يتخذ له فيها حرفة من الحرف، ونقص من الإنعامات التي كانت تعطى للمصارعين أو البهلوانية، وأمر بأن بيت المال يربي جميع الأولاد الذين قُتل آباؤهم في حرب الأعداء لأجل حماية الوطن، وأمر بأن أوصياء الأيتام لا يمكنون من السكنى مع أم الأيتام الموصى عليهم، وأن الوارث القريب لا يمكن أن يُجمل وصيًّا على الأيتام، وأن السرقة مها كانت عقابها الموت، ومَن فقاً عين شخص يعاقب بفقاً عينيه.

وجيع هذه القوانين التي أحدثها سولون، كتبت على الألواح، وأرباب المشورة الذين ولاهم تنفيذ هذه القوانين والعمل بها، عاهدهم، فحلفوا على رءوس الأشهاد أنهم يلتزمون حفظها والعمل بها، وحلفوا أن كل مَن حاد منهم عن العمل بها يلزمه أن يصنع صورة من الذهب وزنها ثقل نفسه، وينذرها إلى هيكل الشمس.

وكان هناك قضاة لتفسير الشرائع لأجل أجراء القانون بين الرحايا عند وقوع الاختلاف على هذا المنوال، وبينها هو ذات يوم يؤلف في شرائعه، وإذا بانكرسيس الحكيم أثاه وسخر من قوله وقال له: ما هذا أتزعم أن أنك بهذه النقوش تمنع ظلم الناس وأهويتهم؟ وقال: ما مثل هذه الأوامر إلا مثل ببت المنكبوت الذي لا يصيد شيئًا غير الذباب. فقال سولون: إن الناس يحفظون الأشياء على حسب اتفاق بعضهم مع بعض. وقال: أنا أجري شريعتي على وجه، بحيث أن جميع أهل بلادي يفهمون أن الأنفع لهم امتنالها لا مخالفتها.

وسُثل: لأي سبب لم تخصص جزاء لمن يقتل أباه وأمه؟ فقال: لأي لا أظن أنه يوجد أحد يفعل هذا الفعل القبيح أبدًا. وكان دائهًا يقول لأصحابه: إذا بلغ عمر الرجل سبعين سنة، فلا ينبغي له أن يخاف من الموت ولا يشتكي من مكاره الحياة، وأن جميع جلساء الملك يشبهون الترس الذي يستعمل للحساب في اللعب، فهو يلعب بهم على ما يقتضيه هوى نفسه، مثل آلات الشطرنج. وأن الذي يتقرب من الملك ليس لكونه عبويًا، بل لكونه نافعًا له. وأنه ليس لنا هاد

يهدبنا أعظم من العقل، فلا نقول شيئًا إلا بعد استشارته، وأنه ينبغي الثقة بصلاح الإنسان أكثر من الثقة بيمينه، وينبغي للإنسان قبل أن يصاحب إنسانًا أن يهارسه، ويتفكر في شأنه؛ لأنه من الخطر انقطاع المحبة بعد انعقادها.

وأن أعظم الأسباب في دفع إساءة المسيء عنك، أن تنسى إساءته لك، وأنه ينبغي للإنسان ألَّا يتولى حاكمًا حتى يعلم الطاعة لغيره. وأن الكذب ينبغي أن يكون مبغوضًا عند جميع الناس. وأنه ينبغي للإنسان أن يهتم بعبادة مولاه وبر والديه، ويجتنب مخالطة الأشرار.

ولحظ سولون أن بيزستراتث عمل له عصبة عظيمة بمدينة أثينا، وأخذ في أسباب كونه يصبر بها سلطانًا، فعمل سولون غاية جهده في معارضة ما شرع فيه من المخاصمة، وجمع الناس في عفل عام، ولبس جميع سلاحه، وأظهر جميع ما كان بيزستراتث شرع فيه، وصاح سولون وقال: يا أهل مدينة أثينا أنا أعقل من الذين لا يعرفون قبيح قصد بيزستراتث، وأنا أشجع من الذين يعرفونه. ولكن خوفهم وقلة شجاعتهم منعتهم من المعارضة، فأنا مستعد لأن أكون قائدكم، وأحارب مع طيب نفس بذلك لأجل حماية حرية الوطن، فالجاعة الذين كانوا مساجدين لبيزستراتث قالوا: إن سولون مجنون.

ثم إن بيزستراتث بعد أيام جرح نفسه، وأمر أن يحملوه على عربة وهو غريق في دمائه، وأحضروه في محل ظاهر بحيث يراه جميع الناس، وقال: إن أعدائي جرحوني بطريق الحيانة، وصيروني بهذه الحالة الشنيعة التي تروني عليها. فعند ذلك تعرض جماعة من رعاع الناس وأخذتهم الغيرة، فأخذوا سلاحهم لمساعدة بيزستراتث، فصاح سولون وقال له: يابن أيبراقراس، أنت تعمل الحيلة التي علمها أوليس، حيث خدش نفسه ليغش أعداءه ويتهمهم،

وأنت جرحت نفسك لأجل أن تغش أهل بلدك، فاجتمع الناس وطلب بيرستراتث خسين حارسًا فسولون أظهر على رءوس لأشهاد، وأبدى ما يترتب على ذلك من الأمور الخطرة، ولم يفد كلامه شيئًا مع هؤلاء السفلة القائمين، الذين أذنوا لبيزستراتث أن يأخذ منه أربعائة، ويجمع له عساكر لأجل أن يأخذ بهم القلعة، فتعجب من ذلك أصحاب المدينة الأصلية، وعزم كل واحد منهم على الهروب إلى أي جهة كانت، ولكن لم تفتر همة سولون من ذلك، فبعدما أظهر لأهل البلاد هاقتهم وجبنهم قال لهم قبل ذلك، كان يسهل عليكم منع حدوث هذا الاستيلاء الظلمي، والآن بعد الوقوع يعد من فخركم إبطاله وإزالته بالكلية.

فلها رأى أن جميع ألفاظه لا تفيد في رجوع أهل البلاد عها عزموا عليه، رجع إلى بيته وأخذ سلاحه، وألقاه أمام باب مشورة الأهالي المسهاة السنت، وصاح وقال: يا وطين العزيز، والله لقد ساعدتك على قدر ما يمكنني بالقول والفعل، وأشهد الله على أني ما أبقيت شيئًا لحماية الشرائع وحماية حرية وطني إلا فعلته، فيا أيها الوطن العزيز، إني ذاهب ومفارقك إلى الأبد؛ لأني قد أظهرت وحدي العداوة للحاكم الظالم. وجميع أهل البلد اتفقوا على أنه يكون عليهم حاكمًا، ولم يرض سولون أن يكون مطبعًا لبيزستراتث أبدًا.

ثم كَنُوَّف سولون من أن الأثينيين يجبرونه على إبطال شرائعه، التي حلف أن يحقظها وتعاهدوا على إقامتها، فاستحسن أن يطرد نفسه طائمًا ختارًا، وأن يسافر لأجل معرفته الدنيا، أولى من أن يعيش معيشة رديئة بمدينة أثينا، فتوجه حينئذ إلى مصر ومكث فيها مدة من الزمن بديوان الملك امسيس.

ولما كان بيزستراتث يعتبر سولون اعتبارًا كاملًا ويعرف مقامه، حصل له

تأثر شديد بخروجه، فكتب له هذا المكتوب المشتمل على التبجيل والتعظيم، لقصد إرجاعه إلى أثينا (وصورته): لست أول إنسان من اليونان استولى على بلاده، ولم ارتكب شيئًا يخالف الشرائع ولا الآلهة، وذلك لأن من ذرية السلطان قدروس، الذي تعاهد اليونانيون على أنهم يبقون المملكة لذريته، وأنا لى اعتناء · عظيم بحفظ أوامرك من حفظها حين كانت البلاد محكومة بالعامة، ولقد اكتفيت بالخراج الذي رأيته مرتبًا من غير زيادة، ولم يكن لي شيء يميزي من الأهالي، إلا أمور تشريفية بحتاج إليها منصبي، وليس عندي لك شيء من الغيظ، حيث كونك أظهرت للناس حالي الذي كنت أضمرته، ولا شك عندي أن إظهارك ذلك إنها كان الحامل عليه حبك للوطن لا بغضك لي، وإنك لا تدري كيف كانت طريقتي التي أنا عليها، ولو رأيتها لربها كنت ترضي بها، فأرجع حينئذٍ مطمئنًا وثق بكلامي، وأعلم أنه لا ينبغي لحكيم يكون مثلك أن بخشى من إنسان مثل بيزستراتث؛ لأني ما رضيت أن أضر الذين كانوا أعدائي طول عمرهم، فكيف أضر أحبائي وأني دائهًا أعتقد أنك من أعز أحبابي، ويكون لك جميع ما يسرك من جهتى؛ لأني أعلم أنك لست مذنبًا ولا خائنًا أبدًا، فإن كان لك أسباب تمنعك من المجيء إلى مدينة أثينا، فإنك تسكن حينيذ بأي عل تريده، ويحصل لي غاية السرور إذا كان سبب غربتك شيء غيري، ولا أكون سسًا فيها.

(فأجابه سولون بهذا الجواب): أنا أتيقن وأجزم أنك لا تصنع معي شرًا؛ لأني كنت لك صاحبًا من قبل أن تتولى طاغية، وأعلم أن لست عندك أزيد من الناس الذين يكرهون الطاغية، ولو خلينا كل إنسان وعلقه، لما شك أن الأحسن أن تكون بلاد أثينا محكومة بعدة حكام ومشورات، وهذا بالضرورة أنفع لها من حاكم واحد قاعل محتار، وأنا اشهد أنك أحسن من جميع الطواغي، ولكن لا أظن أن رجوعي إلى مدينة أثينا لائق بعد أن رثبت سياسة مبنية على الحرية، وامتنعت من الإمارة التي أعطوني إياها، فإذا رجعت يكون الحق لهم أن يلوموني، ويظنوا أني رضيت بها تفعله من جورك حتى رجعت ثانيًا.

(وكتب مكتوبًا آخر لابعيمينديس بهذه الكيفية وصورته): ولما كانت شرائعي لم يرتب على عملها فائلة عظيمة للمدينة، وحصل بفتحها منفعة عظيمة، وحينتذ فأرباب الشرائع والأحكام لا يمكنهم أن يجلبوا نفعًا للمدن، ولكن الذي ينفع هم الذين يسرقون الزعايا كما يريدون، إذا كان مقصدهم حسنًا وشرائعي لم يكن لها نفع، ولكن الذين خالفوها أبطلوا الجمهورية والحرية ولم يمنعوا بيزسترائث عن أن يتغلب على السلطنة، وقد أخبرتهم عن الذين سيأتي قبل وقوعه فها صدقوني، وبيزسترائث الذي كان أطمع أهل مدينة أثبنا، ظهر لهم أنه أحسن مني، وأنه يقول لهم الحق، وقد عرضت عليهم أن أكون رئيس الأهالي لأجل تدارك ما يقع من المضار، فظنوا أني مجنون، ورخصوا ليزسترائث أن يجعل له حراسًا، فتغلب على المدينة، واسترق أهلها، وأنا أخذت في أسباب الخروج منها، فخرجت. انتهى.

وأكرسيوس ملك مدينة لديانس، طلب من جميع اليونان الذين ببلاد آسيا أن يدفعوا له الجزية، فهرب كثير من عظهاء الناس الماهرين الموجودين في هذا المحل، وتركوا أرض اليونان وسكنوا بمدينة ساردس كرسي السلطنة ذلك الملك، وكانت هذه المدينة في هذا الوقت عامرة كثيرة العز والشرف والأموال، وكان هؤلاء الغرباء الذين دخلوها بتكلمون كثيرًا في حق سولون، ويكثرون من مدحه والثناء عليه، فكان ذلك باعثًا للملك المذكور على أن ينظر سلولون، فأرسل إليه يطلبه ويترجاه أن يحضر عنده، فأرسل له سولون هذا الجواب: قد

عرفت منك كثرة المحبة والعزلي، وشاهدت منك التشريف لي، والله شهيد على أنني من حين فراقي لوطني، ما سكنت بمملكة حرة، فأحب أن أعيش بمملكتك، ولا أقيم بمدينة أثينا ما دام بيزستراتث متصرفًا في تلك الدولة، ولكن حالتي التي أنا عليها من المعيشة، في المحل الذي يستوي فيه جميع الناس، أهنأ عندي من معيشتي في مملكتك، ومع ذلك لا بد أني أنظرك وأمكث ممك مدة من الزمن.

ثم توَّجه سولون إلى مدينة سارديس بتضرع أكرسيوس له في ذلك، حيث كان هذا الملك يرغب غاية الرغبة في نظره لشدة الاشتباق إليه، فلها أجتاز بلاد لديا، رأى كثيرًا من أعيان الناس العظام، كل واحد في موكب عظيم ومحفل جميل، وكان سولون لكها رأى واحدًا من هؤلاء الأعيان، يظن أنه الملك، فلها تمثل بين يدي الملك أكرسيوس، وتجمل الملك قصدًا بأفخر ما عنده من الثياب وأنواع الزينة والحلل، فلم يتعجب سولون في شيء من ذلك، ولم يحصل له ارأى من تلك الهيئة والأبهة، فقال له أكرسيوس: أبها الضيف، أنا أعرف حكمتك المشهورة على قدر سهاع الصيت، وأتيقن أنك أكثرت السفر في البلاد، فهل رأيت أحدًا يلبس مثل ملابسي؟

فقال له سولون: نعم، الديوك الأهلية والبرية والطاوس لها شيء أعظم من هذا؛ لأن جميع ما كان عليها من الزينة شيء خلقي لم تتكلف التزين به، فتعجب الملك أكرسيوس من هذا الجواب الارتجالي، وأمر خدمته أن يفتحوا جميع خزائنه وينشروا جميع ما فيها من أمام سولون، وأمر أيضًا بأنهم يحضرون نفيس أمتعة السرايا، فجهزوا جميع ذلك، وأحضروا سولون مرة ثانية بين يدي الملك، فقال له: هل رأيت أحدًا أسعد منى؟

فقال له: نعم، رأيت طيلوس من أهل مدينة أثبتا، وهو الذي عاش طول عمره على غاية من الصلاح في الجمهورية المتأدبة، وخلف ولدين معتبرين وأموالًا كافية في معيشتها، ومات سعيدًا سلاحه في يده قرير العين بنصرة وطنه، وأهل مدينة أثبنا عملوا له قبرًا عظيمًا في المحل الذي توفي به، واحتفلوا بعنازته احتفالًا كبيرًا وأظهروا له غاية الشرف.

فتعجب أكرسيوس من كلامه، وظن أن سولون رجل مجنون، وقال له: مَنْ أسعد الناس بعد طيلوس؟

فأجابه بقوله: كان في الزمن السابق إخوان: أحدهما يسمى أكلبوبيس؛ والآخر بيطون، وكانا شجاعين جدًّا، وكانا داتيًا ينتصران في جميع الحروب، وكانا عبين لبعضها جدًّا، وكانت أمها قسيسة هيكل يونون، وكانا بجبانها غاية المحبة، فقصدت أمها أن تقرب قربانًا لهيكل يونون، فركبت على عربة، فتأخر الذي يجر بها العربة، فجاء وللما للذكوران، وجرا بها العربة عوضًا عن البقر وأوصلاها للهيكل، فأثنى عليها جميع الناس، ودعوا لها بالبركة، ففرحت أمها بذلك، وطلبت من صنعة يونون أن تعطيها كل ما ينفعها، فلما فرفوا من القربان، وأكلوا رجعوا إلى منزلهم، قرقد الاثنان وأصبحا ميتين في ليلة واحدة.

فلم يقدر أكرسيوس أن يمنع نفسه من الغضب، وقال له: كيف لا تعدني من جلة السعداء؟

فقال له سولون: يا ملك الليدينينا، أنت من أسعد الناس، ومن أكثر الملوك رعايا، ولكن اللهمر كثير التغير والزمن له حادثات، لا يمكن للإنسان أن يشك فيها، والليل والنهار يتولد فيها الحوادث، وأنه لا يمكن للإنسان أن يعلم

لنصرة قبل انقضاء الحرب. فاغتاظ الملك أكرسيوس من ذلك غيظًا شديدًا وطرد سولون، ولم يشته أن ينظر إليه بعد ذلك أبدًا.

وكان ايزوب -الذي قيل: إنه لقيان الحكيم- في ذلك الوقت بمدينة سادريس، وكان حضر إليها بقصد تسلية الملك أكرسيوس، فلما بلغه ما حصل منه في حق سولون صاحب الفضل والمعرفة، تأثر من ذلك، وقال: يا سولون، لا ينبغي القرب من الملوك، فإن كان ولا بد فإنه لا ينبغي أن تخبرهم ما يستعظمونه، فيغتاظون منه.

فقال له سولون: إن الأمر بخلاف ذلك، وهو أن لا ينبغي القرب من الملوك، فإذا قرب الإنسان منهم، فإنه ينبغي له دائها أن ينصحهم على قدر الطاقة، ولا يقول لهم إلا الحق.

ويُحكى أن قبروس حملك المجم كان أسر الملك استياجس جد أكرسيوس أبا أمه، وأخذ جميع ملكه، وذلك إساءة أدب في حق اكرسيوس، فغضب أكرسيوس للملك، وأخذته الحمية على جده، وقصد حرب بلاد العجم؛ لأنه رأى نفسه ذا ثروة كثيرة لا نهاية لها، ونظر أن أهل عملكته أشجع من جميع العالم في الحرب، فظن أنه لا يبعد عليه شيء، فمن سوء حظه انهزم، ورجع بالهزيمة إلى مدينة سارديس، فحاصروه فيها مدة أربعة عشر يومًا، وبعد ذلك أخذوه أسيرًا بالسلاسل والأغلال وأحضروه إلى قيروس، فأمر بأن يوضع مربوطًا في مستوقد عملوء بالحطب، ووضعوا حوله أربعة عشر خلامًا من بلاد لديا، وأمر بأن يحرقوه بالنار بمشاهدة قيروس وجميع العجم، وهموا بوضع النار في الحطب المذكور.

فبينها أكرسيوس في هذه الحالة المحزنة، وإذا هو يتفكر في الأقوال التي كان سمعها سابقاً من سولون، فصاح بتأسف وقال: يا سولون، ثلاث مرات، فتعجب منه قيروس، وأرسل يسأله ما هذا الاسم الذي تذكره، هل هو من أسهاء الألفة؟ تدعوه أجل أن يخلصك من هذا الأمر. فيا أجابه أكرسيوس أصلاً، فشلدوا عليه في الجواب، فأجابهم مع شلة حزنه، وقال: هذا الذي ذكرته رجل ينبغي أن الملوك يستصحبونه دائها، ويقربونه منهم، ويعتبرونه ويسمعون كلامه، فإنه أنفع من خزائتهم، وجيع ما عندهم من الأشياء النفيسة.

فقالوا: حدثنا عنه. واستعجلوه على ذلك، فقال: إنه أعظم حكماء اليونان، وأنا قد كنت أرسلت له سابقًا، لأجل أن أستشيره في جيع أموري المهمة، فقال لي من غير اعتناه: إن هذه الحياة الدنيا ما هي إلا باطل وزائل، وإنه ينبغي أن أتوقع آخر عمري، وأنه لا ينبغي للإنسان أن لا يغتر بسعادته، ولا يعتمد عليها؛ لأنها معرضة لكثير من المصائب التي لا نهاية لها، فقد عرفت الآن حقيقة جيع ما قاله لي وفي أثناء تكلمه بهذا الكلام، اشتعلت النار في الحطب من تحت المستوقد، وابتدئ بصعودها إلى فوق، فعند ذلك حصل لقيروس شفقة على أكرسيوس لما سمع كلامه، ولما رأى هذه الحالة المحزنة التي كان عليها هذا الأمير الذي كان صاحب شوكة، فاتعظ في نفسه، وخاف أن تحصل له مصيبة بعد ذلك تشبه هذه الحالة، فأمر في الحال بإطفاء النار وإطلاق أكرسيوس من السلاسل والأغلال التي كان بها، وأحسن له بأحسن وجوه الإحسان مع غابة التشريف، واعتمد على مشورته في سائر الأمور المهمة جدًّا.

ثم إن سولون بعدما ترك اكرسيوس توجه إلى مدينة تبليقيا، وبنى مدينة عظيمة وسهاها سولون باسمه، ويلغه أن بيرستراتث إلى الآن قائم بالسلطنة في مدينة أثبنا، ومدمن على الظلم بها، وأن أهلها ندموا على رضاهم له بغصب الملكة، فكتب لهم سولون كتابًا صورته هكذا: إنكم لم تنصفوا في نسبتكم سوء حظكم للآلهة، وما تقولونه الآن إنها هو ناشئ عن طيشكم في عدم تصديقكم الناس الذين لهم خبرة ومعرفة بتدبير ما يلزم للوطن، ومن كونكم ركنتم إلى قول الذي أراد غشكم، وأمرتموه بأن يتخذ لنفسه خفراء، فتوصل بذلك إلى أن استولى على وطنكم واستعبدكم طول العمر.

ثم إن برياندر ملك مدينة كورانت أظهر سولون جميع أشغال دولته، وترجاه في كونه يكون مشيرًا عليه فيها، فرد عليه سولون بهذا الجواب: أنت ولو نجوت من أعدائك الذين تعصبوا عليك وقتلتهم جميمًا، فإنه لا يفيدك حسن الحال، فإن من لا يخطر ببالك عداوته، هو الذي ينصب لك الشرك؛ وذلك لأن الناس ثلاثة أقسام: فمنهم مَن يخاف على نفسه، ومنهم مَن لا تسمح نفسه أن يرضى بأفعالك التي تعود بالضرر، ومنهم مَن يظن بعداوتك نفع وطنه نفمًا عظيًا. فأعظم ما ينبغي لك سلوكه هو أن تترك المملكة بالكلية، وإن لم تصبر على ترك المملكة، فاتخذ لنفسك جيوشًا أخرين من بلاد الغرباء، لأجل أن تصبر على ترك المملكة، وتستعين بها على أمانك، ولا يبقى عندك خوف من أي غسك زمام ملكك، وتستعين بها على أمانك، ولا يبقى عندك خوف من أي على، وبعد ذلك لا تطرد أحدًا من بلادك.

ثم بعد ذلك توجه سولون إلى جزيرة قبرص مع فيلو قبرص أمير مدينة أوبيا، وهذه المدينة كانت موضوعة في محل عقيم جدًّا، فأشار عليه سولون أن يبني له مدينة غيرها محل آخر يكون أحسن من هذا، فاختار له قطعة أرض سهلة كثيرة الخصب والثيار، وصار سولون يباشر عمارتها بنفسه، فنجحت فأراد فيلو قبرص أن يسمي هذه المدينة سولوس؛ لأجل إظهار الاعتراف

والشكر لسولون في نظير معروفه.

وكان سولون دائما يحب الحظ في مدة عمره الذي عاشه، وكان بجب المطعومات اللقيلة، ويحب الموسيقى يعني: علم الألحان، وجميع ما يستعان به على لذة المعيشة، وكان يكره الأشعار والتآليف المخترعة التي يخترع فيها الإنسان كل ما يبدو ويخطر بباله، وكان يرى أن هذا يعود بالضرر على الجمهورية، وأنه ربايترتب عليه ما لا يحصى من الفتن.

وحين كان سولون له اعتبار عظيم بمدينة أثينا، شرع تثبيس أن يتلاعب أيامه وينشد قصائله المحزنة التي نظمها بنفسه، فحصل للرعية غاية الحظ، فبعد ما فرغ من هذا كله قال سولون لتثبيس: أنت ما تستحيى من هذا الكذب، الذي تقوله عند جميع الناس؟ فأجاب تثبيس بقوله: إن هذا لا ضرر فيه؛ لأنه لأجل الهزل والمباسطة. فضرب سولون الأرض بعصا كانت بيده، وقال: إنا إذا أقررنا على هذا الكذب في هزلنا، فعن قريب يصير جدًّا، ويكون في الأشغال العامة والمصالح المهمة، ولهذا صاح سولون بعد ذلك حتى هلوا بيزستراتت على العربة وهو مجروح ملوث باللماء في المجمع العام، فلما رآه سولون على هذه الحالة قال: في الأصل الخبيث يتولد منه الغش والخناع والتحيل، يشير بهذا إلى هذه الأشعار والقصائد والألعاب، وزعم بعضهم أن الذي أحدث المحكمة المساة أربوباجه، وهي مشورة مؤلفة من جميع الكبار، الذي كانوا تقلدوا على المساة أربوباجه، وهي مشورة مؤلفة من جميع الكبار، الذي كانوا تقلدوا على المتعاقب بجميع مناصب أثينا.

وسُئل سولون ذات يوم فقيل له: ما المملكة التي بلغت غاية التأديب عن غيرها من المالك؟ فقال: هي التي لم-يحصل لأهلها ذل ولا ظلم، وإذا حصل لغيرهم ظلم ينتصرون للمظلوم، ويأخذون حقه مع غاية الشدة والقسوة كأنهم

# هم المظلومون.

وفي أواخر عمره ابتدأ بنظم قصيدة في شأن جزيرة أطلنطيلة، التي سمع ببر مصر أنهم يجعلونها وراء البحر المحيط المعروف، فادركه الموت بجزيرة قبرص، ولم يكمل منظومته. وكان ذلك في الأولمبياد الخامس والخمسين، وكان عمره قريبًا من الثبانين سنة، وأمرهم قبل أن يموت بأنهم ينقلون عظمه إلى علكة سلامينا، ويحرقونه ويذرون رماده في الفلاة، وأهل مدينة أثينا بعد وفاته رسموا صورته من نحاس أصفر، وجعلوه ماسكًا كتاب القانون الذي ألفه بيده، وعليه ثياب مثل ثياب أمير الرعية، وأهل مدينة سلامينا صوروه في هيئة أخرى مثل خطيب يتكلم وينهى العالم، ويداه موضوعتان في طي ثيابه.

### تاريخ بيتاقوس الفيلسوف

ظهر بيتاقوس في الأولمبياد الثاني والأربعين، وتُوفي في السنة الثالثة من الأولمبياد الثاني والخمسين وعمره سبعون سنة، وهو ابن هيراديوس أصله من مدينة نهراس، وولد في مدينة ميلطينا، وهي مدينة صغيرة من جزيرة ليسبوس، قريبًا من الأولمبياد التاسع والعشرين، واستمر مدة صباه يهارس الأمور العظيمة، وكان من رؤساء العساكر وشجعانهم، وكان عبًّا لوطنه وأهله.

ومن حكمه: ينبغي للإنسان أن يدور مع الزمن وأن لا يضيع الفرصة.

وفي أول أمره تحزب مع أخي السياعلى ميلاتحوس الملك، الذي كان تغلب واستولى على مملكة جزيرة ليسبوس وهزمه، فصار له صيت عظيم في الشجاعة بسبب هذه الواقعة. وقيل: إنها وقعت حروب شديدة مدة من الزمن بين المبطيلينين والأثينين بسبب قطعة أرض تُسمى اخليطيلس، فالميطيلينيون اختاروا أن يكون كبير جيوشهم بيتاقوس، فلما تجهز الجيشان وأرادوا القتال، طلب بيتاقوس المبارزة مع افروتون قائد جيوش الأثينين لأجل أن يتحاربا، وكان افروتون مشهورًا بالشجاعة والنصرة في جميع الحروب، ولبس الإكليل مرازًا عديدة في الالعاب الأولميقية -أي ميدان الصنم-، فرضي بذلك افروتون، وقال: إن الذي يغلب صاحبه يصير له الفخر، ويكون حاكيًا لتلك الأرض التي مسبب للقتال.

من غير شك فتقارب هذان الأميران من بعضها بين الجيشين، وكان بيتاقوس قد خبأ سهمه تحت اللدقة، وقبل أن يتهيأ افروتون للقتال رماه بتياقوس بالسهم مسرعًا، فقتله أمام الجيشين، وصاح بأعلى صوته: أنا ما قتلتُ رجلًا، وإنها هي سمكة. وصار بيتاقوس من هذا الوقت حاكمًا في تلك الأرض، ولما طال عمره لان جانبه وصار يذوق حلاوة الفلسفة شيئًا فشيئًا، وكان المطيلينيون يكرمونه إكرامًا زائدًا، حتى جعلوه أميرًا على مدينتهم، فرتب قوانين في الجمهورية في جميع عمالكه، ثم لما طال عمره واكتسب التجاريب حصل له التعب والمشقة مدة نحو اثنتي عشرة سنة، فاختار لنفسه المعيشة في الغربة أولى من هذه المعيشة التي حصلت له في هذه المدة، ثم شرع في أمر سهل لأجل المعيشة في الدنيا، فلما تم له ما أراد شهد له الميطيلينيون بجميع المعروف الذي صنعه من أجلهم، وصنعوا له علًا عظيهًا جدًّا، عتفًا بأنواع من أشجار الورد وأشجار العنب، وصنعوا فيه الشبابيك المذهبة المزينة؛ لأجل أن يعيش بينهم مسرورًا وينسى جميع ما أصابه من الأمور الصعبة، في نظير ما صنعه معهم من الجميل.

فعندها جرد سيفه بعزمه من عمده، وجنبه جنبة عظيمة، فحصل له سرود عظيم من جنبة ذلك السيف، فتعجب من هذا حكام البلد، وطلبوا منه أن يخبرهم عن سبب جنب السيف، فقال لهم: لا تطيلوا في الكلام، إن هذا السبب أعظم عندي من جميع الأشياء.

ثم إن أكرسيوس كتب له في بعض الأيام أن يحضر عنده، ويرى ما هو عليه من الثروة والغنى، فكتب له بيتاقوس هذا الجواب: أتريد أن تحضر في إلى مدينة ليديا لأجل أن أنظره، لا أظن أنك أخنى الملوك، وإذا كان عندي جميع ما تملكه، لا أظن في نفسي ذلك، وأيضًا لا حاجة لي في النظر إلى شيء لا ينفعني في معيشتي، ولا ينفع أحدًا من أصحابي، ولكن يمكن أن أحضر عندك لأجل السرور بالاجتماع.

ثم إن أكرسيوس بعد أن قهر جميع الروم الذين كانوا بمملكة آسيا، نوى على أن يحضر له سفنًا، ويسير فيها ليستولي على جميع جزائر اليونان، وكان بيتاقوس في ذلك الوقت بمملكة سرديس، فسأله أكرسيوس عن خبر بلاد اليونان، فقال له: أيها الملك، إن أهل الجزائر اشتروا عشرة آلاف فرس لأجل الحرب معك، ويأخلوا مدينة سادريس.

فحصل له من ذلك وجل وقال له: أنظن أن أهل الجزائر يقدرون على أخذ عالكنا بخيلهم هذه؟ فقال له بيناقوس: الظاهر أنهم نووا على ذلك، فلو رأيتهم أيها الملك على ظهور خيولهم وعلى الأرض لرأيت عجبًا، ولا أظن أنك تقهرهم إذا أرسلت إليهم جيوشًا في البر، والأحسن أن ترسل إليهم جيوشًا في البحر، فيمكنك أن تقهرهم أنت والليديانيون الذين انتقمتم من الأروام، وصاروا في غاية الذل والأسر.

فظن اكرسيوس أن بيتاقوس كان صادقًا في ذلك القول الذي قاله له، فرجع عها كان نواه، واصطلح مع أهل هذه الجزائر.

وكان بيناقوس قبيح المنظر وصورته بشعة، وكان كثيرًا ما يشتكي وجع عينيه، وكان فليظ الجثة قليل الانتباه جدًّا، وكان رديء المشية بسبب خلل كان في رجليه، وكان متزوجًا ببنت القاضي أدراكون، وكانت امرأة متكبرة بذية اللسان سيئة الأخلاق جدا، بحيث إنها لا تطاق، وكانت تحتقره احتقارًا كليًّا لبشاعة منظره، ولكونها من أبناء الناس العظام.

وفي بعض الأيام دعا بيتاقوس جملة من أصحابه الفلاسفة، فلما طلب إحضار الطعام لهم، فمن سوء أخلاق زوجته ألقت السفرة بها عليها من

الأطعمة واللحم، فلم يغتم بيناقوس من ذلك، ولم يحصل عنده غيظ، وقال لأصحابه: إنها بجنونة فلا تلوموها في ما صنعته، وذلك بسبب ما وقع له من روجته من الشقاق. ومن هذه القبائح كانت له كراهة شديدة في النساء المخالفات لأزواجهن، وجاءه في بعض الأيام رجل يسأله فقال: إني أريد أن أزوج بإحدى اثنتين واحدة منها تساويني في الحسب وغيره، والثانية أغنى مني وأعلى نسبًا فاختر لي واحدة منها. فرفع عليه عصا كان يتوكأ عليها، وقال له: اذهب إلى مجمع الصبيان الذين يلعبون فيه، واسمع منهم الذي يقولونه واعمل به. فتوجه الرجل إلى ملعب الصبيان، فسمعهم ينبهون بعضهم ويقولون: كل واحد يأخذ نده. فاعتبر بذلك هذا الرجل، وانتهى عن أخذ التي هي فوقه في الغنى والنسب، وأخذ الأخرى التي تقاربه في الصفات.

وكان بيتاقوس كثير القناعة، وكان لا يتعاطى شيئًا من أنواع الشراب، ولم يكن يشرب غير الماء، مع أن جميع الأشربة من خر ونبيذ كانت مباحة لجميع الناس بمدينة ميطيلينا، وكان دائيا ينهى برياندرس سرًّا عن شرب النبيذ لينال غرضه من سلطنة كورينته، ويتمكن من بقائه سلطانًا، وأمر بأن الذي يحصل منه ذنب حال السكر يضاعف عقابه، وكان يقول: إن الشرائع هي أعظم من كل شيء؛ لأن الآلحة في أغلب الأوقات يلتزمون أن يطيعوا أمر الشرائع، وكان من ذوي العقول العظام المقربين من الجمهورية؛ لأن الرجل الحكيم يلزمه دائها الامتثال لجميع ما يطرأ عليه من الشدائد، حتى تزول وتنكشف بأسهل حالة، وكان يقول: إنه يصعب على الإنسان جدًّا أن يسعد نفسه بنفسه.

وكان يقول: إنه لبس شيء أحسن من صنع المعروف المعجل. وكان يقول: إذا أردت نجاح أمر، فتفكر فيه وحدك، ويلزم الاهتمام والإسراع في عمل الشيء الذي تريد فعله، وكان يقول: إن النصر المقبول هو الذي يحصل من غير سفك دماء، وكان يقول: يلزم الملك إذا أراد ضبط مملكته أن يكون هو وخاصته، وجنوده طائعين للشرائع مثل أقل الرحايا.

وقال لتلاميذه: إذا شرعتم في اختراع شيء أو عمل أمر، فلا تفتخروا به قبل عامه؛ لأنه ربيا منع من اتمامه سوء حظ صاحبه، فتسخر بكم العامة، ولا تلومو أحدًا بسبب مكروه أصابه، فيصيبكم مثل ما أصابه، ولا تتكلموا بسوء في حق أحد، ولو كان عدوًّا لكم، واحفظوا أصحابكم وعيشوا معهم بالمعروف مع الاحتراس، فلربيا انقلب الصديق عدوًّا، وعليكم بالعفة والزهد والصدق. وعليكم بطاعة الله، واحفظوا ما ائتمنتم عليه من الودائع والأمانات حتى تؤدوها إلى أهلها، ولا نبيحوا بالسر أبدًا، وكان قد نظم جملة من الأشعار، وقال فيها: يلزم الإنسان أن يأخذ قوسه ونشابه ويقصد قتل أرباب الشرور في أي على يراهم به؛ لأن صاحب الشر صدره مملوء بالحقد، وفعه لا يبيح بها في ضميره، فينبغي أن يكون الإنسان منه على حذر.

وكان اكرسيوس أرسل إليه جملة من الدراهم على جهة الهدية، فامتنع بيتاقوس من قبولها مع غاية فقره، وأرسل يقول له: أنا عندي قدر ما أنا طالبه مرتبن؛ لأن أخي توفي وليس له ذرية، فرجع ميراثه إليَّ وحدي. وكانت أجوبته سريعة داتيًا.

وسُئل: أيُّ الأشياء أكثر تغيرًا؟ فقال: مجاري المياه وأعراض النساء. وسُئل: أي شيء لا يفعله الإنسان إلا بغاية النظر والتاني جدًّا؟ فقال: اقتراض الدراهم من الأحباب. وسُئل: ما الشيء الذي يلزم في كل محل؟ فأجاب: إن الإنسان يفتنم الخير ويصبر على الشر حين يأتي. وسُئل: ما أعظم الأشياء؟ فأجاب بقوله: هو الزمن. وسُئل: ما أخفى الأشياء؟ فأجاب بقوله: هو المستقبل. وسُئل: ما الأكثر أمانة؟ فأجاب بقوله: هو الأرض. وسُئل: ما الأكثر خيانة؟ فقال: هو البحر.

وقال له فوقيوس: إني أريد أن استشير رجلًا صالحًا في شيء في ضميري. فقال له بيتاقوس: لا يمكن أن تجد أمينًا ولو بحثت مهما بحثت.

وقيل: إن تيري بن بيتاقوس كان ذات يوم في قومس بحانوت رجل حجام، مع جمع من الشبان الذين كانا يجتمعون هناك على العادة للتحدث والاستخبار، فبينها هو كذلك وإذا برجل صنائعي ألقى سكة من حديد من غير عمد، فوقعت على رأس تيري، فقسمتها نصفين، فهم أهل مدينة قومس بقتل ذلك الرجل، وأمسكوه واحضروه عند بيتاقوس والد هذا الميت المقتول، فبحث عها حصل لولده وعن ذلك الفعل، فرأى أن الرجل ألقى قطعة الحديد على رأس ولده غير متعمد، بل هو معذور، فعفا عنه وأمر بإطلاقه، وقال: إن الذنب الذي لم يكن مقصودًا يستحق العفو عنه، وأما المقصود فيستحق التشديد على فاعله، ويقاص بها بليق.

وكان يتسلى في بعض الأحيان بنظم الأشعار، وألَّف جميع قوانيته وبعضًا من كتبه منظومة على طريقة الأشعار، واشتغاله في العادة كان يتسلى بدوران البغل في الرحى لأجل طحن الحنطة والحب، وهو كان أستاذ افريقيدس، وهو ممن جعله بعضهم من حكماء اليونان، والذي كان موته من العجائب، قيل: إنه لما كانت الحروب منتصبة بين الافسوسيين والمغنيسيين، وكان افريقيدس له ميل عظيم لأهالي أفسوس وهي مدينة أهل الكهف، فتلاقى مع رجل في طريقه، فسأله: من أي بلد هو؟ فقال له: من أفسوس. فقال له: امسكني من رجلي

واسعبني إلى مدينة مغنيسيا، ثم اذهب مسرعًا إلى الافسوسيين وأخبرهم بالكيفية التى أمرتك بها، وأوصهم أن يدفنوني بجانب المنصورين.

فجر ذلك الرجل افريقيدس كها أمره، وذهب للأفسوسيين، وأخبرهم بجميع ما قاله افريقيدس، فقاموا حالًا إلى الحرب، وحصلت مقتلة عظيمة وانتصروا على أعداثهم، وقصدوا الجهة التي كان أخبرهم بها، فوجدوه فيها ميتًا، فحملوه حتى أتوا به مدينتهم وعملوا له جنازة عظيمة.

وتُوفي بيتاقوس بجزيرة لسبوس وعاش سبعين سنة، وكانت وفاته في الأولمبياد الثاني والخمسين.

### تاريخ بياس الفيلسوف

كان هذا الفيلسوف في عصر بيتاقوس، وظهر في زمن حكم هلياطس وزمن أكرسيوس، اللذين هما من ملوك لوديا، وأصله من مدينة ابريت وهي مدينة صغيرة من بمالك كاريا، وكانت له شهرة عظيمة في سائر بلاد اليونان في مدة حكم هلياطس واكرسيوس، واستمرت شهرته من مبدأ الأولمبياد الأربعين إلى وقت وفاته.

وكان من أعبان أهل المدينة المتعلقين بأوطانهم، وله معرفة جيدة بسائر الأمور، وصاحب تدبير وأدب وعاش مقترًا على نفسه مع أنه كان من أغنى أهل زمانه، وكان يصرف جميع أمواله لمساعدة المحتاجين، وكان من أعظم خطباء أهل زمانه، وكان كثيرا ما يجامي عن الفقراء والمساكين، ولا يقصد بذلك إلا تحصيل الشرف لوطنه، ولم يكن له مدخلية إلا في الأمور التي يجزم بأنها حق، وقد صار هذا مثلًا في جميع البلاد، فكانوا إذا جزموا بصدق شيء يقولون: هو مثل ما قال بياس. وإذا مدحوا خطيبًا قالوا: إنه مثل بياس.

وتعدَّى جماعة من قُطَّاع الطريق قريبًا من مدينة مسينه في موره على بعض السفن، وأخذوا منها بعضا من البنات، وأرادوا أن يبيعوهن، فاشتراهن بياس منهم بأغلى ثمن وأرسلهن إلى محله وبالغ في إكرامهن حتى كأنهن من أولاده، وبعد ذلك أعطى لكل واحدة منهن هدية عظيمة وأرسلها إلى أهلها، فصار له بسبب ذلك شهرة وصيت عظيم بسائر بلاد الروم. وأغلب الناس إنها كان يسميه أمير الحكهاء.

ثم بعد مدة من الزمن اتفق أن جماعة من الصيادين الذين بمدينة مسينة

أخرجوا سمكة كبيرة، فرأوا في بطنها أناء من الذهب مكتوبًا عليه يعطى الأعظم الحكياء، فاجتمع قضاة أهل هذه المدينة، وتشاوروا في مَنْ يعطى له هذا الإناء، فاجتمع البنات اللاتي صنع معهن بياس المعروف المتقدم ذكره، وقلن لأهاليهن وآبائهن: إن هذا الإناء لا يعطى إلا لبياس؛ لأنه أعظم الحكياء. فاتفق رأي القضاة على ذلك فأرسلوه إلى بياس. فلما وصل إليه ونظره وقرأ ما هو مكتوب عليه امتنع من قبوله، وقال: لست له أهلًا، وإنها الذي يستحقه أوبولون - يعني صنم الشمس-؛ لأنه أعظم الحكياء. وزعم بعض الناس أن هذا الإناء هو الكرسي ذو الثلاث قوائم، الذي تقدم في ترجمة طاليس الفيلسوف، وهذه الحكاية غترعة على منوال الحكاية المتقدمة، وقال آخرون: إن الكرسي أُرسل إلى

وكان الملك هلياطس سلطان مدينة لوديا خرب جملة من مدائن البونان التي في بلاد أسيا وبعدها حاصر مدينة بريانة، وكان بياس في ذلك الوقت رئيس قضاة المدينة، فقاوم مدة طويلة، ولكن لما كان هلياطس مصميًا على بلوغ مقصوده حتى يبذل غاية جهده، وحصل للمدينة كثرة التعب بسبب ما فيها من القحط الناشئ عن الحصار، فعلف بغلين له حتى سمنتا، وطردهما على الجهة التي فيها عساكر الأعداء ليريه أنها هاربتان منه، فلما رأى هاتين البغلتين مع غاية السمن حصل له غاية العجب وتخوف أنه لا يمكنه أخذ هذه المدينة لكثرة أهلها، وينظر كيفية معيشتهم، ولكن بياس فهم الذي يقع من هلياطس، فصنع حفرا عظيمة وملأها رملًا، ووضع في فم كل حفرة شيئًا من أنواع الحنطة والمطعومات، بحيث إن الجواسيس إذا حضروا لا يرون إلا كثرة الخصب، فلها حضروا ورأوا ذلك أخبروا هلباطس بذلك، ودخلت عليهم هذه الحيلة، فرفع

عنهم الحصار، وقال: أهل هذه المدينة يكونون في الصلح. وتحالف معهم واشتاق أن يرى بياس، وأرسل إليه أن يحضر عنده لينظر إلى عسكره، فقال بياس للرسول: قل للملك إن ساكن في هذه المدينة، وأوصيك أن تأكل البصل وتعيش فقيرًا وتحزن فيها بقى من أيام عمرك.

وكان دائمًا يحب نظم الأشعار، فنظم ألفي بيت شعر، وجعلها حكمًا تفيد جميع العالم، أن كل إنسان يمكنه أن يحسن معيشته، ويحسن تدبير الجمهورية في وقت الحرب والصلح. وطالمًا كان يقول: اجتهد في كونك تعجب جميع الناس؛ لأنك إذا بلغت ذلك ترى لذات كثيرة لا منفعة لها مدة جياتك. وكان يقول: إن إظهار التفاخر والازدراء بغيرك لا يفيد خيرًا أبدًا، وقال: عليك بحب أصحابك مع الاقتصاد، وكن منهم على حذر فريا صاروا لك أعداء، واقتصد في بعض أعدائك أيضًا؛ لأنه ريا صاروا في العواقب لك أحبابًا.

وقال: اختر لنفسك مَنْ تصاحبه، وميز كل شخص على قدر درجته، واقتد بمن يشرفك الاقتداء به، واعلم أن صلاح الأصحاب يكون معينًا على حسن شهرتك، ولا تستمجل في الكلام، فإن هذا علامة الطيش والجنون، واجتهد في اكتساب المعارف في زمن صباك؛ لأن هذا يكون عونًا لك في زمن عجزك، ولا يمكنك أن تصنع شيئًا أحسن من الذي يكون لك به الفخر في الأواخر، والغضب والاستعجال شيئان يضادان الحزم.

وكان يقول: أهل الصلاح قليلون جدًّا، وأشرار العالم ومجانينهم كثيرون. وقال: لا تقصر أبدًا في وفاء ما وعدت به كها وعدت، وأشكر مولاك على ما أولاك وأحمده، فالحمد واجب على كل إنسان. وقال: لا تثقل على أصحابك، والأحسن لك أن تجبر على أن تأخذ، وذلك خير لك من أن تجبرهم على أن

يعطوك، ولا تتصدى لما لا تستطيعه، وإذا عزمت على شيء فنجزه بغاية الهمة، ولا تشكر إنسانًا لأجل غناه، بل لصفاته الحميدة.

وقال: ينبغي لك أن تنيقن كل وقت أنه لا بدلك من الموت، ولا سبيل للبقاء على وجه الأرض والعافية هدية من الخالق والغنى أمر اتفاقي، والحكمة هي التي تجعل الإنسان قادرًا على إصلاح نفسه، وأهل وطنه. وقال: طلب المستحيل مرض من أمراض العقل.

وسُئل يومًا: عَمَّا يتسلى به الإنسان؟ فقال: الأماني. وسُئل: ما يسر الإنسان؟ فقال: الاكتساب. وسُئل: أي شيء يعسر على النفس حمله؟ فقال: هو الفقر بعد الغنى. وكان يقول: إنه لا فقر عن يصاب بمصيبة لا يصبر عليها.

وكان ذات يوم في سفينة مع جماعة من أهل الإشراك، فهبت عليهم ريح عاصفة حتى أشرفت السفينة على الغرق، فحصل للمشركين غاية الخوف من الموت، وابتهلوا الآلهتهم بالدعاء بالنجاة، فقال لهم بياس: عليكم بالصمت؛ لأن آلهتكم إذا عرفوا أنكم في السفينة أغرقوها، وهلكنا جميعا.

وسأله رجل من أهل الشرك فقال: ما يجب على كل إنسان من العبادة للإله؟ فلم يجبه بياس بشيء أصلًا، فاستعجل المشرك بالكلام، وقال له: ما سبب سكوتك؟ فقال له بياس: أنت تسألني عن شيء لا يعنيك، فلا جواب لك عندي. وكان يقول: أنا أحب أن أفصل الخصومة بين أهدائي ولا أفصل خصومة بين أصدقائي؛ لأن إذا فصلت خصومة الأعداء، وقضيت على واحد من الخصمين، فقد أرضيت الآخر، فاكتسب عبة من قضيت له، وإذا قضيت على واحد من أصدقائي للآخر، فلربا صار المقضى عليه عدوا بعد أن كان

صديقًا، وكان ذات يوم مضطرًا لأن يحكم بالقتل على صديق من أعز أصدقائه لاقتضاء الشرع ذلك، فقبل أن ينطق بصيغة الحكم شرع في البكاء في وسط المحكمة، فقيل له: ما يبكيك مع أنه لا يمكن أن يحكم أحد بالقتل أو البراءة غيرك؟ فقال: إنها بكيت؛ لأن الجبلة أوجبت في الشفقة على من أصيب بنكبات الدهر، وأن الشريعة فرضت على أن لا أعتبر هذه الطبيعة.

وكان لا ينظم الأشياء التي تتعلق بالغنى في سلك الخير، وأن المال حظ للنفس، يمكن أن يستغني عنه الإنسان، وهو رائل لا محالة، وكان دائيا يهدي الناس إلى ما ينفعهم من غير فرق بين العظيم والوضيع، ولما أخذت مدينة بريانة كان هو فيها، فكان كل واحد من أهلها وقت السلب والهجوم يأخذ ما يمكنه أن ينجو به، ويهرب إلى المحل الذي يأمن فيه على نفسهن فلم يبق في المدينة إلا بياس وحده مطمئنا لم يتحرك من محله، وكأنه لم يشعر بشيء مع شدة الفتنة واختلال الأمر، ومع وقع هذه النكبة فسأله بعضهم: لأي شيء لم تخرج متاهك كغيرك؟ فقال: إنه لا يمكنني أخذ شيء عند وفاتين فلا يكون لي بذلك حاجة.

وما وقع له في آخر عمره أشهر مما وقع له قبل ذلك في أول حياته، واتفق أنه في بعض الأيام أمرهم أن يحملوه إلى المحكمة لأجل قضاء حاجة لبعض أصحابه مع غاية الاجتهاد، وكان في ذلك الوقت هرمًا، فعصل له غاية المشقة حتى أسند رأسه على أحد أسباطه الذي كان معه في ذلك الوقت، فلما فرغ الخطيب المحامي عن خصم صاحبه من محاماته حكم القضاة لصاحب بياس بالبراءة فقضى على بياس حالًا ومات، مستندًا على ذراع سبطه.

فاجتمع أهل المدينة وعملوا له جنازة عظيمة، وعزاة عظيمًا، وحصل لهم الغم الخم الخم الكليات (كانت الغم الكليات (كانت الغم الكليات (كانت الغم الكليات الكليات (كانت الغم الكليات الكليات (كانت الغم الكليات الكليات الكليات الغم الغم الكليات الكل

بريانة وطن بياس الحكيم، الذي كان سابقًا زينة جميع بلاد اليونان، وكان أعظم الحكياء الفلاسفة رأيًا) انتهت وكان عند أهل مدينة ابريانة معطيًّا جدًّا، حتى أبهم شيدوا له هيكلًا، وصاروا يزورونه ويعظمونه.

#### تاريخ برياننرس الفيلسوف

كان هذا الفيلسوف ملك مدينة كورينته، وهو من الفلاسفة المتقدمين في الأعصر الأول، ولم تُعرف السنة التي وُلِدَ فيها على وجه التحقيق، ولا السنة التي توفي فيها أيضًا، وكان فيه نوع من الجنون ومن العجائب، كون البونان جعلوه حكيًا مع ذلك، وسبب ذلك أنه كانت له حكم ظريفة ساطعة، وله أفعال قبيحة رديئة جدًّا، فاغتروا بسواطع حكمه، ولم يتأملوا في أفعاله القبيحة مدة عمره، وكان نارة يتكلم كلام الحكاء وأخرى بكلام الحمقى، ولا يستحي ولا يخشى من فضيحة؛ حتى أنه أتى أمه مع أن الطبع السليم يأبى ذلك، واتفق أنه نفر على نفسه إنه إذا كان ينتصر في الملاعب الأولومبيقية، يعمل صورة إنسان من الذهب، ويهديها له يكل جويتير -يعنى الشمس-.

فانتصر في أول الملاعب ولم يجد عنده من المال ما يوفي به هذا النذر، لكونه كان فقيرًا، فقطع ما كان على النساء المجتمعات للتفرج في ذلك الوقت من جميع الحلي، فبهذه الطريقة وفي بنذره.

وهو كان ابن سبسيلس من بدنة فيرقليدس، وتولى سلطنة مدينة كورينته، التي كان بها ميلاده في مدة حكم هلياطس ملك عملكة لوديا، وكان تزوج لوسيس بنت أمير أبيدور، وكان يحبها عبة زائدة، ففير اسمها وسهاها ميليس، وله منها ولدان: أولمها سبسيلس وكان بليدًا سخيف العقل، والثاني أليكفرعون كان عاقلًا ذكيًّا، يصلح أن يكون رئيس علكة.

وكانت زوجته ميليس ضخمة غليظة الجئة، فاتفق أن بعض نساء زمانه أظهروا له صورتها مع ما هي عليه من الغلظة على جهة الهزء، فحصل له غيظ عظيم من ذلك وأخذته الحمية، فقابل زوجته في ساعته وهي صاعدة على سلم المنزل، فضربها برجله في بطنها، فسقطت من فوق إلى أسفل فياتت هي وجنبنها الذي في بطنها، ثم بعد موتها ندم على ما فعله بها وحمله غمه على أن أحضر النساء المذكورات وأمر بإحراقهن.

فلها وصل خبر موت زوجته إلى أبيها ابريقلى، وما جرى عليها من الأمور الشنيعة، أرسل فأحضر ولديهها الاثنين؛ ليسليهها على فقد أمهها، وكان يجبهها حبًّا شديدًا، فلها حضرا عنده أمهلها لحظة لطيفة، وقال لهما: أما تعرفان الذي قتل أمكها؟ فأما الأكبر فلم يفهم ما قيل له لسخافة عقله، وأما الأصغر، فحصل له تأسف شديد، وتغير من ذلك، وأضمر في نفسه أنه بعد رجوعه إلى مدينة كورينته لا يخاطب والده أبدًا، ولا يمتثل له أمرًا.

فلها رجعا تحيل برياندر على ولده الأكبر بجملة من الأسئلة؛ كي يستفيد منه ما قاله له على جدهما أبريقل، فلم يفده ولده شيئًا من ذلك لعدم فهمه ما قاله له جده، إلا أنه أخبره أن موت أمها بلغ والدها، فلم يقنع منه برياندر بذلك، وطلب منه زيادة الأخبار بسرعة، فتذكر كل ما كان قاله لها جدهما عند خروجهها من عنده للسفر، وأخبر به أباه، ففهم أبوهما الكلام الذي قاله لها جدهما، فأرادا برياندر أن يجعل ولده الأصغر واسطة بينه وبين جده في تلك الواقعة، وأمر أهل البلد أنه إذا دخل ولده المذكور في بيت واحد منهم لا يبقبه فيه زمانًا، ففهم أن أباه طرده أو بريد نفيه، فأراد الدخول في بعض بيوت أهل البلد فلم يمكنه أحد من ذلك خوفًا من مغاضبة والده، ثم بعد ذلك اجتمع على بعض أصحابه الذين يجبونه، فأدخلوه منازلهم، وعزموا على مخالفة أمر والله والخروج عن طاعته.

وبعد ذلك جمع برياندر أهل المدينة وقال: كل مَنْ يُدخل هذا الولد عنده يكون عقابه الموت. فمن خوف أهل المدينة من هذا العقاب الشديد لم يتجاسر أحد منهم على مصاحبتهن ولا الجلوس معه، ولا على إدخاله منزله، فمكث الميكفرعون مدة من الأيام والليالي، وهو في أزقة المدينة لا يأويه أحد، ولا يدخله منزله كأنه من الحيوانات الوحشية، فمر عليه والده برياندر بعد أربعة أيام، فرآه في حالة الأموات من شدة الجوع والمشقة التي حصلت له، فرقَّ عليه لما رآه في هذه الحالة، قال له: يا اليكفرعون، ما ألجأك إلى هذه الحالة التي أنت عليها والمعيشة الضيقة؟ أتريد أن تصرف في جميع عالكي كيف تشاء، وفي جميع غالكي كيف تشاء، وفي جميع خزائني التي أملكها، فأنت ولمدي وأنت أمير مدينة كورينته العامرة؟ وإن كان غزائني التي أملكها، فأنت ولمدي وأنت أمير مدينة كورينته العامرة؟ وإن كان عندك، خصوصًا وأنا الذي باشرت ذلك، وأما حالك هذا فأنت الذي جلبته عندك، خصوصًا وأنا الذي بجب عليك بره، ولكن حيثها عرفتَ أن من عاند لنفسك بمخالفة والدك الذي يجب عليك بره، ولكن حيثها عرفتَ أن من عاند أباه حصل له مثل ذلك وأكثر، فأنا آذن لك في المدخول إلى بيتي.

فليا سمع كلام والله أجابه من غير اكتراث به، وكان قلبه أقسى من الحجر، وقال له: أنت الذي تستحق العقاب الذي تتوعد به الناس. فلها رأى برياندر من ولله الجفاء وعدم اللين؛ أخذ أسباب بُعلِه عن عينه، ونفاه في مملكة قورقيره التي كانت تحت حكمه، ثم إن برياندر ازداد غيظًا على ابريقلى، بسبب الشقاق الذي حصل بينه وبين ابنه، فعزم على قتاله وجهز له جيسًا عظييًا وسار إليه بنفسه، وكان هو رئيس ذلك الجيش، فتيسرت له جميع الأسباب في تلك الواقعة بسهولة، فأخذ مدينة أبيدور وقبض على ابريقلى ولم يقتله، ولكته خلله في السجن.

ثم بعد مدة من الزمن صار برياندر هرمًا، فأرسل إلى مدينة قورقيره وطلب اليكفرعون لأجل أن يوليه السلطنة، ويجعل ذلك جبرًا لما صنعه معه من المضرة، فلم يرض اليكفرعون بذلك ولم يجب الرسول.

وكان برياندر يحب ابنه عبة زائدة، فأمر بنته أن تذهب إلى مدينة قورقيره؛ لظنه أن أخاها يقبل كلامها، وأنها تحضره بحيلتها ومكرها، فلها وصلت هذه الأميرة إلى تلك المدينة أقسمت على أخيها بأعز ما عنده لتستعطفه، وقالت له: أتحب أن تصير تلك المملكة لغيرك، فإن الشوكة كالمرأة الجميلة الغير العفيفة، التي لا تمكث مع عاشق واحد، أما تعلم أيها الأخ العزيز أن أبانا صار الآن هرما، وقد قربت وفاته، فإن لم تحضر سريعًا يضمحل ملكنا وعزنا، فينبغي لك أن تصمم على الحضور ولا تضيع ذلك العز والجاه الذي يكون لك، فحلف لها الكخفرعون أنه لا يعود أبدًا إلى مدينة كورينته ما دام والده مقيًا بها.

فلها رجعت هذه الأمير إلى المدينة أخبرت أباها بها صمم عليه أخوها، فأرسل برياندر مرة ثالثة إلى مدينة قورقيره إلى ابنه بعلمه بأنه متى أراد أن يستولي على مدينة كورينته فليحضر بها، وأنه يريد أن يقضي باقي أيامه بمدينة قورقيره، فلها سمع اليكفرعون بذلك رضي به، وكل واحد منهها تهيأ للانتقال من المدينة التي هو فيها. فلها علم أهل مدينة قورقيره بذلك قتلوا أليكفرعون خوفًا من أن برياندر يقيم عندهم فحصل له الياس من ولده. فأمسك برياندر ثلاثهاتة غلام من أولاد عظهاء أهل المدينة، وأرسلهم إلى هلياطس لأجل أن يجبّهم ليصيروا خصياتًا، فلزم الأمر أن السفينة التي كانوا فيها رست بهم على جزيرة شامس، فلها عرف أهل هذه الجزيرة السبب في جيء هؤلاء الفقراء، حصل لهم شفقة عليهم، وأشاروا عليهم سرًا بأنهم يدخلون في هبكل ديانه حصل لهم شفقة عليهم، وأشاروا عليهم سرًا بأنهم يدخلون في هبكل ديانه

وهي صنمة، فإذا دخلوا امتنع أهل مدينة كورينته من الدخول إليهم، ولا يقدرون على إخراجهم من الهيكل لكونهم في حماية الصنمة، فاستدلوا بهذه الحيلة على طريق نجاتهم، ولم يظهر من أهل المدينة عداوة لبرياندر، وفي كل ليلة صار أولاد أهل تلك المدينة ذكورًا وأناتًا يجتمعون ويرقصون حول الهيكل ويلعبون معهم، وفي وقت رقصهم يرمونهم بالفطير المصنوع بالعسل من داخل الهيكل، فتمنى هؤلاء الجهاعة أن يدوم هذا الرقص، فطال الأمر على أهل مدينة كورينته ولم يتمكنوا من الأولاد، فرجعا إلى مدينتهم ثانيًا.

فلها رجعوا حصل لبرياندر غيظ شديد لما لم يتمكن من أخذ ثأر ولده على الوجه الذي أراد، وفي هذا الوقت كان رأى نفسه قد أشرف على الهلاك ودنا أجله، وكان مراده أن لا يطلع أحد على محل جسمه بعد وفاته، فصنع هذه الحيلة يقصد ما إخفاء جسمه، وأحضر له شابين، ودلها على طربق منقطعة، وأمرهما بأن يدورا اللبلة الآتية في تلك الطريق، ويقتلا أول من يلاقبهما ويدفنا جسمه حالًا في ذلك المحل، فتوجه هذان الشابان وأحضرا أربعة آخرين، وأمرهم بأن يدوروا في هذا المحل، ويقتلوا الاثنين اللذين يقابلونهما ويدفنونهما، وبعد أن أرسلهم أحضر جملة من الناس، وأمرهم أن يقتلوا هؤلاء الأربعة الذين يقابلونهم ويدفنونهم في المحل الذي يجدونهم فيه، فامتثلوا أمره وبادر هو إلى الحضور في تلك الطريق المنقطعة، فقتله الشابان اللذان قابلاه كما أمرهما وتم جميع ما أمر به، فلما علم به أهل مدينة كورينته عملوا له قبرًا عظيمًا منقوشًا، وهو أول من غير اسم الحاكم بالظالم أو الطاغية، وكان يصاحب الفقراء، وكان لا يأذن لجميع الناس في أن يقيموا بالمدن على السواء، وكان يتبع آراء ثرازيبولس، وكان سرازينول قد كتب له هذا الجواب: أنا ما أخفيت شيئًا للإنسان الذي أرسلته إليُّ، ولكن أحضرته في غيط قمح، ودققت بحضرته جميع السنابل الزائدة على غيرها، فاتبع مثلي أن كان قصدك حفظ ملكك وأهلك كبار المدينة، سواء كانوا أعداءك أم أحبائك؛ لأن الغاصب لا ينبغي أن يأمن أحدًا ولو كان أعز أصحابه.

وكان يقول: متى كان الإنسان متعلقا بشيء وصرف إليه جهده وصل إليه كيف لا مع أن الإنسان إذا احتال على برزخ بين بحرين هدمه.

وقال: لا ينبغي للإنسان أبدًا أن يأخذ في نظير عمله ذهبًا ولا فضة، فإن ذلك قليل عليه.

وقال: إن الملوك لا يمكن أن يوجد عندهم فخر أعظم من عبة ألرعايا لهم، وقال: لا يوجد شيء أحسن من الراحة. وقال: لا ينبغي أن يقتصر على معاقبة فاعل الشر، بل يعاقب مثله من أضمر على فعله. وقال: الحظوظ تمر مر السحاب والفخار لا يعتريه ذهاب. وقال: ينبغي للإنسان أن يكون لين الجانب عند الشدة، حازم الرأي عند المصيبة. وقال: لا تبع بالسر الذي تؤتمن عليه. وقال: ينبغي للإنسان أن يكون مع أصحابه على حالة واحدة، سواء كانوا في صعة أم ضيق أم شدة أم رخاء.

وكان يحب الحكياء فلذلك كتب لحكياء اليونان أن يحضروا بملينة كوريته ويقيموا ملة من الزمن كها كانوا بمدينة ساردس، فلها حضروا قابلهم بالبشاشة وبذل خاية جهده في إكرامهم.

وكانت مدة حكمه أربعين سنة، وتوفي قرب الأولمبياد الثاني والأربعين، وزعم بعض الناس أنه وجد اثنان مسميان بهذا الاسم، وأن حكم الاثنين وجميع ما قالاه وما فعلاه منسوب إلى واحد.

## تاريخ شيلون الفيلسوف

كان هذا الفيلسوف موجودًا في الأولمبياد الثاني والخمسين، وكان حينتذ هرمًا جدًّا، وكانت مدة حياته قدر مدة بيتاقوس تقريبًا، وكان ظهوره بمدينة لقدمونا نحو الأولمبياد الثاني والخمسين، وكان ثابتًا جيد العقل جدًّا، وكان دائيًا على حالة واحدة في الشدة والرخاء، وإذا جلس كانت عليه السكينة والوقار، ومكث مدة عمره معتكفًا في محله من غير طمع في شيء.

وكان يقول: أصعب الأوقات ما قطعه الإنسان في الأسفار وعاش ملازمًا للصدق. وكان يتعجب جميع الناس من حسن تدبيره، وكثرة صمته، وقلة كلامه؛ حتى يتميز جميع ما يقوله، ورتب أمور معيشته على التأني على طبق الحكمة التي قالها. وهي قوله: يلزم التأني في جميع الأشياء.

وفي نحو الأولمبياد الخامس والخمسين تولى في المحكمة العالية بمدينة لقدمونا، وهذه المحكمة تمنع الملك من التعدي على الرعايا، وحصلت لأخيه منه غيرة بسبب ذلك وغيظ شديد، فأجابه شيلون بجواب حسن فقال له: هم اختاروني لكونهم رأوني ألبق منك في الصبر على الأمور الصعبة، التي تمربي، وعلى ترك الراحة التي كنت بها واقتحامي للأخطار التي تصيرني أسيرًا.

وقال: لا ينبغي للإنسان أن يرفض الكهانة بالكلية، فإن الإنسان بقوة عقله يمكنه إدراك جملة من الأشياء المستقبلة.

واتفق في بضع الأيام أن بقراط قرَّب قربانًا في الملاعب الأولمبيقية، فلما وضع لحم القربان في قدر عمتلئ بهاء بارد؛ صار الماء حارًّا في الحال، وغلا وفار من غير نار توقد تحته، وأنتشرت الحرارة وفار الماء على فم القدر، وكاد اللحم أن ينضج من غبر نار كها تقدم، وكان هناك شيلون في ذلك الوقت، فتأمل غاية التأمل في هذا الأمر العجيب وتعجب منه، وأشار على بقراط بعدم التزوج آبدًا، وقال له: لو ساء حظك وتزوجت، فلا بد لك من أحد شيئين: أما أن تطلق أو تقتل جميع الأولاد الذين يجصلون لك من زوجتك، فأخذ بقراط في الضحك من قوله، ولمن يمنعه ذلك من الزواج فتزوج امرأة فولدت له بيزستراتث، الملك الذي خصب سلطنة مدينة أثبنا التي كانت وطنًا له وظلم أهلها.

ولما نظر شيلون أرض جزيرة قيثير، وتأمل أحوالها؛ صاح بحضرة عموم الناس وقال: يا ليت هذه الجزيرة لم توجد ولم ينكشف عنها البحر أبدًا؛ لأن أرى أن هذه الجزيرة تكون سببًا في هلاك أهل لقدمونا، وكان الأمر كها قال فقد أخذ الأثينيون هذه الجزيرة بعد مدة من الزمن، وكانت سببًا لتدمير المالك.

وكان يقول: أصعب الأشياء ثلاثة: كتم السر، وتحمل المسبة، وحسن صرف الزمن.

وكان قصير القامة وجيز الكلام ليي كان به، وكان كلامه من جوامع الكلم، وكان يقول: لا ينبغي للإنسان أن يهدد أحدًا؛ لأن هذا جبن من ذميم خصال النساء. وقال: أكثر الحكمة صون اللسان، لا سيها في الولائم. وقال: يتبغي أن لا يغتاب الإنسان أحدًا؛ لأن ذلك يورث العداوة، وربها أسمعك ما تكره.

وقال: ينبغي أن يزور الإنسان أحبابه في وقت الشدة أكثر من زيارتهم في الرخاء. وقال: الخسارة خير للإنسان من كسب الحرام والظلم. وقال: لا تمدح إنساتًا متصفًا بسوء الحال والأخلاق. وقال: ينبغي للرجل الشجاع أن يكون

لين الجانب، وأن يعمل ما يصيره عترمًا عند الناس، لا ما يجعله خوفًا. وقال أعظم السياسة في دولة الحاكم هو تعليم السياسة المنزلية.

وقال ينبغي أن لا يتزوج الإنسان المرأة الحمقاء. وقال: ينبغي أن لا يسرف في عمل الأفراح. وقال: إن الذهب والفضة يمتحنان بالحك على الحجر، وامتحان قلب الإنسان بالذهب والفضة. وقال: ينبغي للإنسان الاقتصاد في سائر الأمور؛ لأن التبذير ربا جر إلى الضياع وقال: إن الحب والبغض لا يدومان، فإذا أحببت صديقًا فأبق للمداوة موضعًا، وإذا أبغضت إنسانًا فأبق للمحبة موضعًا.

وكان قد كتب بالذهب في هيكل صنم الشمس: لا ينبغي لك أن تتمنى ما هو أعلى من مقامك. وقال: الذي يضمن لا بد له من الخسارة، ثم إن برياندر أراد أن يجلبه إلى مدينة كورينته، وبذل غاية جهده في ذلك؛ لأجل أن يستشيره على حفظ السلطنة التي كان أخذها هذا الملك بالتغلب.

فأجابه شيلون بهذا الجواب: أنت مرادك أن تدخلني في مكاره الحرب، وتبعدني عن وطني؛ لاعتقادك أن ذلك يصيرك تعيش في أمان، مع أنه لا شيء أقل ثباتًا من أبهة الملوك، فأسعد الملوك هو الذي يموت منهم على فراشه.

ولما أحس أن أجله قد دنا وقرب موته، جمع جميع أصحابه وقال لهم: يا أصحابي، أتعلمون أن عملت شيئًا ندمت عليه، وما ندمت على مشاورتي لكم في الأمور، إلا في واقعة واحدة، وأريد أن أخبركم بها لأجل أن أعلم هل أصبتُ فيها أو لا؟ وهو أن كنت في بعض الأيام وأنا ثالث جماعة في حكومة واحد من أحبائي، كان عكومًا عليه بالموت عملًا بالقوانين، فتحيرت جدًّا ودار الأمر بين

غالفة الشرائع، والحكم على الحبيب بالقتل، فمن بعدما تفكرت في ذلك عملت طريقة، وهي أني أظهرت جميع ما يؤيد المدعى عليه المصود قتله مع اجتماع جملة من الناس، ولم يكن لأحد من أرباب القضاء أن يناقضني حتى ظهرت لهم براءته، ثم حكمت عليه بالقتل من غير أن أخيرهم بشيء، فبهذا وفيت بحق كوني قاضيًا، ويحق كوني حبيبًا، ومع ذلك أرى نفسي غير مطمئتة، وذمتي غير خالصة من الخطأ.

وطال عمره حتى أتعبته الشيخوخة والحرم، وتوفي بمملكة بيزه، وسبب موته أن ابنه خالب في السباق في الملاعب الأولمبيقية، فتوجوه، فلما عايته فرح بذلك غاية الفرح وعائقه وطفح عليه السرور فقتله، وأهل المدينة عملوا له صورة من الذهب بعدوفاته.

# تاريخ أكليويول الفيلسوف

كان هذا الفيلسوف في العصر والعمر قريبًا من سولون؛ يعني أنه ظهر بين الأولمبياد الخامس والثلاثين والخامس والخمسين، وكان أقل الحكماء اعتبارًا، ولكنه كان غنيًا وهو ابن أوجراس، وينسب لهرقول بأنه من ذريته، ووُلِدَ بمدينة لندة، وهي مدينة بحرية من جزيرة رودسن وظهر في مدة حكم أكرسيوس ملك مدينة لديا، وكان يعد من أعظم العقلاء من مدة صغره، وكان له صورة عظيمة وقامة معتدلة، ذا قوة شديدة، وسافر إلى بر مصر في زمن صباه؛ لأجل أن يتعلم الفلسفة على حسب عوائد ذلك الوقت.

ولما رجع تزوج بامرأة عظيمة جدًّا، نشأت بين أهلها في غاية العز، فوُلِدَ لهما بنت تسمى أقلوبين، صارت حكيمة جدًّا مما اكتسبته من أبيها، حتى أفحمت عظهاء الفلاسفة في ذلك الوقت، خصوصًا في الألغاز، وكانت أديبة محسنة جدًّا، ومن حسن أخلاقها كان كل من حضر عند والدها في الدعاوى تفسل رجليه قربًا كان أم بعيدًا على حسب عوائدهم.

وكان قد احتير حاكمًا في عملكة صغيرة من ممالك اللنديين، فوفى بأداء الحكومة حتى كأن المملكة من أجله، إنها هي عيلة واحدة، وكان يتباعد جدًّا عن الأمور التي تجلب الحرب، وكان يحب الاتفاق مع أهل البلاد ومع الغرباء، وأعظم معرفته في المكاتيب التي كان يكتبها ويلقيها على الناس؛ لأنه كان إما أن يفسر فيها مسائل معضلة بغاية المدقة، وإما أن يكتب فيها ألغازًا ويلقيها على الناس.

فهذا هو الذي صَبِّر له صيتًا وشهرة عظيمة، وهو الذي أظهر في بلاد

اليونان الألفاز التي تعلمها من المصريين، وهو صاحب هذا اللغز الآتي: أنا أب لي اثنا عشر ولدًا، كل ولد له ثلاثون بنتًا مختلفات الجهال، منهن من وجهها كامل في البياض، ومنهن من وجهها كامل في السواد، وكلهن غبر فانبات، ويمتن كل يوم. وجواب هذا اللغز السنة.

وهو الذي حمل الرسوم المكتوبة على قبر ميداس، ومدح هذا الملك بالمدح المكلي، وزعم بعض الناس أن هذه الكتابة هي من عمل أوميروس، مع أن أوميروس كان قبل ميداس بزمن طويل.

وكان هذا الحكيم يقول: إن أصل الفضائل الفرار من الظلم والأمور الله والأمور المعيمة. وقال: ينبغي مراعاة الترتيب والزمن والمقايسة والتأمل في جميع الأشياء، ولأجل إبعاد الحمق العظيم من جميع المالك، يلزم كل واحد من أهالي البلدان يعيش على قدر مرتبته، وأنه لم يوجد شيء في الدنيا أكثر من الجهال والمتشدقين.

وكان يقول: اجتهد دائيًا في أن تكون عظيم الرأي لا جاهلًا ولا خائنًا، واصنع الجميل مع أصحابك وأعدائك، فبهلنا تبقى مع أحبابك على المحبة، ويمكن أن تكتسب مجبة أعدائك وقبل خروجك من منزلك تفكر في الذي تريد أن تعمله، وبعد دخولك في منزلك أعد فكرك في الذي تقدم

وكان يقول: تكلم قليلًا وتَفكَّر كثيرًا، ولا تتكلم في أحد بسوء أبدًا، واستشر دائهًا الذي تظنه أعقل منك، ولا تنهمك على الحظ، واصطلح مع أهدائك إن كان لك أعداء، ولا تأخذ شيئًا بطريق القهر والغلبة واجتهد في تربية ذريتك وفي تعليمهم. ولا تسخر من الفقراء وإذا تنسم لك الوقت فلا

نكن متكبرًا، وإذا جار عليك الوقت فلا تضجر أبدًا ولا تتزوج دائمًا إلا بالكفؤ؛ لأنك إذا تزوجت بامرأة تكون أعلى منك حسبًا كان جميع أقاربها كأنهم ساداتك ولهم عليك الكلمة.

وكان يقول: إن الأب يلزم أن يكون عنده تمييز خصوصي لذرية البنات، ولم يلتزم أبدًا أن يزوجهن بمجرد بلوغ السن بل بعد كهال عقل النساء وحسن الرشد، وأن الرجل لا ينبغي له مدح زوجته عند الأجانب ولا يليق به ذلك ولا تنبغي المشاجرة معها عند الأجانب أيضًا، فإن مدحها عد ذلك ضعفًا، وإن نازعها بحضرة الناس كان ذلك من الجنون، ولما علم أكليوبول أن سولون ترك بلده بالكلية عمل غاية جهده لأجل أن يجذبه ويجلبه عنده، وكتب له هذا الجواب ونصه: إن لك كثيرًا من الأصحاب الذين جميع بيوتهم كبيتك، فأظن أنك لم تكن تستريح في ملكك أحسن من مدينة لندة فهذه المدينة هي بحرية وحرة بالكلية، ولا تخف أبدًا من بيزستراتث وجميع أصحابك يحضرون ينظرونك ولا يخشون من شيء انتهى.

وأكليوبول مضى أيام عمره متوسط الحال ومعيشته سالمة خالية من هموم الدنيا وكان حسن العشرة مع زوجته وأولاده وأهالي بلده، وكان فلسفيًّا عظيمًّا، وتُوفي بعد أن عاش سبعين سنة، وكان طول عمره عترمًّا مبجلًا، وأهل مدينة لندة حزنوا عليه الحزن الشديد وعملوا له قرًّا عظيمًا منقوشًا لأجل تشريفه.

### تاريخ ابيمينيدس الفيلسوف

جاء بمدينة أثينا في الأولبياد الخامس والأربعين، ويُقال: إنه نام سبعًا وخسين سنة في مغارة، وقد عاش في هذه المغارة مائة وأربعًا وخسين سنة، وقيل: مائة وسبعًا وخسين سنة، وكان ابيمينيدس من مدينة اغنوس، واشتهر في جزيرة كريد؛ حين أن كان سولون مشهورًا شهرة عظيمة في مدينة أثينا، وكان ابيمينيدس منهمكًا في العبادة، وأفنى عمره في الزهد والديانة، وكان اليونان يزعمون أنه ابن منف بلط، وهو عندهم جنية أو من الحور الدين، وكان اليونان يزعمون أنه ابن منف بلط، وهو عندهم وأخبار بالمغيبات، وكان لا يشتغل دائيًا إلا بنظم الأشمار وبالأشياء المتعلقة بالديانة، فكان أول من قرب القربان للهياكل وطهر الأرض والمدائن والمنازل، وكان لا يعتبر أهل بلده ولا مجترمهم.

فإن ماري بولس ذكر بعضًا من أشعاره التي قالها في حق أهل جزيرة كريك ووصفهم فيها بكونهم أرباب كذب عظيم وأرباب كسل، وأنهم من شر الحيوانات، وكان ابيمينيدس أرسله أبوه ذات يوم في الخلاء لبرعى نعجة له في الكلا، فعند رجوعه إلى المنزل رجع من طريق طويلة، وكان إذ ذاك وقت الظهيرة، فاشتد به الحر، فلخل في مغارة الأجل الراحة إلى أن تذهب شدة الحر، فنام فيها سبعًا وخسين سنة، فلما استيقظ من نومه ظن أنه نام على العادة مدة قليلة، فنظر إلى النعجة فلم يجدها فخرج من المغارة فرأى سطح الأرض قد تغير بالكلية، فتعجب جدًّا من ذلك وذهب يعدو وهو متعجب إلى المحل الذي بعثه أبوه منه بالنعجة، فرأى المساكن قد تغير أهلها وصار يخاطبهم فلم يفهموا ما يقول، فذهب في مدينة اغنوس حائزًا خائفًا، فصار يرى وجوهًا غير التي

كان يعهدها، فزاد تعجبه جدًّا من ذلك، ودخل بيت أبيه فسأله أهل المنزل من أين أنت، وما تريد؟ فصار يذكر لهم حال نفسه وصفتها، وهم لا يفهمون ذلك، ولم يعرفه أحد منهم إلا أخاه الصغير الذي كان ولد في زمن خروجه بالنعجة.

وصار الآن شيخًا هرمًا فعرفه بعد أن حصل له التعب الشديد في إفهامهم، فصار له في جميع البلاد صيت وشهرة بهذا الأمر العجيب المستغرب، وصاروا يرون ذلك من المعجزات إلا جماعة لم يصدقوا أنه مكث في نومه تلك المدة بل اعتقدوا أنه كان في هذه المدة مسافرًا في بلاد غريبة غير معروفة ثم عند حضوره أخبر بذلك الأمر أو أنه أراد بذلك خطاب الحمقي، ولما فعل مفقليس أمورًا فظيعة في فتنة قولون فقتل جميع من كان في هذه الفتنة، حتى أنه لم يحترم من احتمى في محاريب الأصنام بل قتله أيضًا، فحصل عند الأثبنيين خوف من ذلك، ثم ازداد خوفهم من الطاعون الذي أفناهم وخرب بلادهم، وزعموا أن مدينتهم امتلأت من الجن فذهبوا إلى معبودهم الذي يقربون له القربان، وأخبروه بها وقع في المدينة من امتلائها بالجن، وأن ليس هذا إلا سحرًا فيها. وكتابة ببغضها وكراهتها، فلذلك وقع فيها هذه الأمور الشنيعة، وأرسلوا حالًا رجلًا يسمى نقياس إلى جزيرة كريد، وأعطوه سفينة لإحضار ابيمينيدس الذي اشتهر أمره في جميع بلاد اليونان، فلما حضر في مدينتهم أخذ جملة من الغنم البيض والسود، وذهب بها إلى محكمتهم المسهاة اربوباج، وتركها تمشي على حالها كها تريد وأمر جماعة أن يتبعوها، وأمرهم أيضًا بأن يذبحوها، وكلها ذبحوا واحدة يجعلونها قربانًا لإله من الآلهة، ويكون الذبح المذكور في المكان الذي تقف فيه النعجة عن المشي لنحو الاستراحة، فلذلك كان في زمن لويرس برى حول مدينة أثينا جملة من المحاريب والقربان مهداة لآلهة غير معينة، وقد نرتب على هذا الفعل مقصودهم فذهب الطاعون من عندهم.

وعند حضور ابيمينيدس إلى مدينتهم حصل بينه وبين سولون الصحبة وغاية المودة، وحصل لابيمينيدس السرور من أحكامه، وصار ينهاهم عن الأمور الغير اللاتقة التي كانت تفعلها النساء على القبور، وصار يعودهم شيئًا فشيئًا، على أن يحضروا الصلاة في وقتها وأن يقربوا القربان لمبوداتهم، وقال لممة لا يلزم الإنسان أن يجري على هذا النهج وأن لا يرتكب إلا ما يليق بحاله ولا يعصي الحكام والقضاة.

وذهب ذات يوم ليتفرج على ميناء مدينتهم المسياة مونيخيا، فلما رآها قال لمن حوله: إن الناس في غفلة عظيمة؛ لأنهم لم يتظروا في العواقب، ولو علم أهل مدينة أثينا ما ينشأ عن هذه الميناء من المصائب الكثيرة لبادروا بسدها واهتموا بإبطالها.

ثم إنه بعد أن مكث مدة من الزمن في مدينة أثينا أراد السفر من عندهم، وعزم على عنم العود إليها أبدًا، فجهز له الأثينيون سفينة حظيمة وعرضوا عليه مقدارًا من المداهم في نظير تعبه، فامتنع من أخلها وقال: يكفيني سرورًا وفرحًا عبتكم، والذي أرجوه منكم أن تعقدوا المعاهدة بينكم وبيننا، وكان قبل خروجه بنى فيها هيكلًا عظيمًا وجعله منذورًا على الفورية وهي من السفليات.

وأمر ابيمينيدس الياقوسيين أنهم يلاحظونه ويتذكرونه في جيع أمورهم وكان لا يراه أحد يأكل أبدًا فكانوا يزعمون أن الوحي هو الذي يطعمه، وأنه جاعل له ما يأكله في ظلف بقرة وهو المنّ، ولا يأكل سوى ذلك من خير أن تخرج منه فضلات أصلًا. وكان يخبر أهل مدينة لقدمونا بها سيحصل لهم من الارقاديين من الشدة والصعوبة والأسر.

وكان يبني هيكلًا وهبه للوحي أو للجان، فبينها هو يبني إذ سمع صوتا من السياء يصيح به: يا ابيمينيدس لا تقل إن هذا الهيكل للوحي، وإنها هو للإله الأعلى.

وبلغه أن سولون خرج من مدينة أثينا فكتب له جوابًا لتسليته وجبر خاطره، وأمره فيه بأنه يجتهد في الذهاب إلى جزيرة كريد، وقال له: يا صاحبي عليك بالصبر وليكن عندك اهتهام في النظر في حال بيزستراتث، فإن كان قد أعاد الناس المعتادين على عدم الحرية والاستقلال من حكمه أو الذين لا بمكنهم الاستمرار تحت القوانين العظيمة لما كانوا عليه من الذل والاسترقاق؛ فإنه يمكن أن يدوم حكمه ويمكن زمنًا طويلًا، ولكن حبث كان هؤلاء الناس أهلًا للحرية، ومستعدين للذب عن أنفسهم، فإنك إذا طلبتهم لذلك وجدتهم معك، وذلك لما هو حاصل لهم مما يوجب الفضيحة من وضع الأغلال في أعناقهم المدة الطويلة في حكم هذا الرجل، ولو فرض أن بيزستراتث يبقى حاكمًا طول عمره بهذه المثابة، فإنه لا يمكن لذريته التولية بعده على المملكة، وذلك لأن الناسي الذين تعودوا على الحرية والاستقلال والقوانين الحسنة لا يمكنهم أن يمكثوا ويستمروا على هذه الحالة من الذل والأسر، وأخبرك بأنك لا تسكن أبدًا بلاد الغير، كأنك غريب تذهب من محل إلى محل آخر، بل بادر بالحضور عند مدينة كريد التي ليس فيها ظلم ولا طغيان أصلا، فإني أخشى عليك أن يقابلك بعض أصحاب بيزستراتث في الطريق -كما هو الظاهر - فلا تضر إلا بنفسك.

وأفنى ابيمينيدس عُمره في تعليم الأشياء المتعلقة بالديانة، وكان يحب نظم

الأشعار فقد ألَّف جملة من الكتب مراعبًا فيها قانون علم الشعر، ونظم كتبًا أيضًا وتكلم فيها على غزوات عدة أمم، وصنف مصنفات أخرى في تقديم القربان، وفي جمهورية جزيرة كريد، وألف أيضًا تأليفات تتعلق بها وقع بين مينوس ورادمتي.

ومات ابيمينيدس وسنه مائة وسبع وخسون سنة، وقيل: إن حمره مائتان وثيان وتسعون سنة، وكانت مدة حياته محتوية على حكم وأسرار، وقد تعجب بعض الناس غاية المعجب في الملة السابقة التي مكثها في المغارة وهو نائم ثم استيقظ بعدها، وكان أهل جزيرة كريد يقربون له بعد موته القربان كأنه إله، وكان مسمى عندهم قوريت يعني سيدًا، وقد احتني به أهل مدينة لقدمونا وحفظوا جسمه عندهم غاية الحفظ بسبب إخبار بعض الكهنة القدماء بذلك.

## تاريخ انخرسيس الفيلسوف

جاء هذا الفيلسوف في مدينة أثينا في الأولمبياد السابع والأربعين، وتُتِل بعد أن رجع لبلده بمدة قليلة من الزمن، ويُقال: إنه ظهر في عصر جماعة كثيرين من أعظم الفلاسفة المتقدمين.

وكان انخرسيس تتاري الأصل، وكان محترمًا بين الحكهاء غاية الاحترام، وكان أخوه يسمى اغنوروس، وكان أخوه يسمى اغنوروس، وكان أخوه يسمى اغنوروس، وكانت أمه يونانية، فلذلك كان جامعًا بين اللغتين، وكان فصيحًا ذا نشاط في كل شيء يعانيه ويتعلق به، وكان يلبس في أغلب أوقاته ثيابًا عريضة طويلة مرتفعة الثمن جدًّا، وكان غذاؤه خصوص اللبن والجبن فقط، وكان سريمًا في خطبه مع احتصار دقيقًا في ألفاظه وعباراته، ولأجل كونه لا يسأم من مطلق شيء يزاوله ويعانيه، كان كلها تعلق بأمر من الأمور أقمه وأكمله، وكانت سليقته البلاغة والسرعة في الكلام، وكانت عبارته تستعمل كالأمثال، فكان إذا ماثله أحد في النطق بمثلها، يقال: إن فلانًا يتكلم بعبارة تتارية.

وقد رفض انخرسيس سكنى بلاد التتار وعزم على السكنى بمدينة أثينا، فحضر في تلك الملينة وذهب إلى بيت سولون وقرع الباب فجاءه شخص يفتح له الباب، فقال له: أخبر سولون بأن من بالباب أتى بقصد زيارته والسكنى عنده مدة من الزمن، فأرسل سولون يقول له: إن الإنسان لا يمكنه قبول الضيوف إلا ببلده أو بمحل يكون له فيه التصرف، فلما سمع انخرسيس ذلك دخل في البيت وقال: يا سولون أنت في بلدك وفي بيتك الحاص بك، فحينتني عليك أن تقبل الضيوف فخذ في أسباب الصحبة معي، فتعجب من فصاحته وحصل له غاية السرور من ضيافته، وعقد معه الصحبة واستمرا على الصحبة

والمودة إلى آخر عمرهما.

وكان انخرسيس يجب نظم الأشعار، فلذلك نظم جميع قوانين بلاد التتار وضم لذلك منظومة في علم الحرب. وكان كثيرًا ما يقول: شجرة الكرم ينشأ عنها ثلاثة أشياء: السكر والحظ والندم. وكان يتعجب كثيرًا من مجالس أثينا العمومية، وذلك أن الحكهاء هم الذين يفيدون الأحكام ولا يجريها إلا الحمقى، وكان يعجب أيضًا من الحكم بالعقاب على من حصل منه سب لأحد ولو أقل قليل، ولا يلتفتون لمن يحصل منه أعظم من ذلك؛ كأصحاب الألعاب من سهم الأعيان وغيرهم في ألعابهم، بل يحترمونهم ويكرمونهم، وكان يتعجب أيضًا من اليونان في موائدهم؛ حيث يشربون في ابتداء الأكل بالكاسات المحتوسطة بين الصغر والكبر، وفي آخر الأكل يشربون في الكاسات الكبيرة مع الحساسهم بمبادئ السكر، وكان لا يمكنه أن يتحمل المزح ونحوه مما شأنه أن يكثر صدوره في الولائم، وسألوه ذات يوم كيف العمل في منع الإنسان من شرب النبيذ؟ فقال لهم: لم يوجد في ذلك طريقة أحسن من أن يجعل أمام ذلك شرب النبيذ؟ فقال لهم: لم يوجد في ذلك طريقة أحسن من أن يجعل أمام ذلك الإنسان شخص سكران فيذهب عنده ويختلي معه ويتأمل في أحواله.

وسألوه أيضًا ذات يوم: هل في بلادك آلات موسيقى؟ فرد عليهم تبكيتًا لهم، وقال: بل ولا العنب، وكان يسمى تدليك المصارعين بالزيت حين إرادتهم اللعب تجهيز الجنون العظيم.

وقد تأمل ذات يوم في ثخن ألواح سفينة فتأوه بأعلى صوته وقال: إن المسافرين في البحر ليسوا بعيدين عن الموت، إلا بمقدار أربعة أصابع. وسألوه أيضًا عن أثمن السفن؟ فأجاب بأنها: هي التي تأتي إلى البر سالمة. وكان دائيًا يكرر ويقول: يجب على كل إنسان أن يمتلك لسانه وبطنه، وكان عند نومه يضع يده اليمنى على فيه، وهذا منه إشارة عظيمة إلى أنه ينبغي للإنسان أن يهتم الاهتمام الكلي ويحرص على حفظ لسانه وصونه.

وجاءه رجل من أثبنا وعبره بكونه من التنار فقال له: إن بلدي قد فضحتني وأنت قد فضحت بلدك، وسئل ذات يوم هل في الرجال قبيح وحسن؟ فأجاب بأن فيهم اللسان، وكان يقول: الصديق الواحد الموفي بحق الصحة والصداقة أولى وأحسن من أصحاب متعددين لا يجتمعون على الإنسان إلا في حال الثروة والغني.

وكان حين يسأل هل الأحياء أكثر أم الأموات؟ يقول في الجواب: من أي قبيل تعدون من فوق البحر!

وكان يقول: اتخذ الناس الأسواق لأجل خش بعضهم فيها. وكان ذات يوم مارًّا من زقاق فسخر به رجل بعقله تخدير فرمقه بطرفه وقال بهدويًّا هذا الشاب إنك الآن وأنت شاب لم تتحمل النبيذ فسيمر بك تحمل الماء وأنت شيخ هرم؟!

وطالما شبه القوانين بنسج العنكبوت، وكان يلوم سولون على دهواه أن كتابة القوانين تمنع شهوات الناس، ومن مخترعاته طريقة عمل أواني الفخار بالدولاب، وذهب انخرسيس ذات يوم إلى كاهنة صنم هيكل الشمس ليستخبرها هل يوجد حكيم أعظم منه؟ فقالت له: نعم وهو ميزون الشانيسي، فتعجب انخرسيس من كونه لم يكن سمع به قط، وذهب يبحث عنه في قرية كان هاجر إليها، فوجده بصلح عمرائه فقال له: يا ميزون، لم يبق لحرث الأرض وقت، فقال ميزون: قد عكست، بل وهناك وقت لإصلاح المحراث المكسور، وميزون هذا قد عده أفلاطون من جملة الحكياء، وكان منفردًا دائيًا عن الناس، ومضى عمره على ذلك لا يجتمع مع أحد؛ لأنه كان يكره الناس بالطبع، ورؤى ذات يوم أبعد في مكان العزلة وهو يكثر في الضحك جدًّا، فقرب منه إنسان وسأله: ما سبب هذا الضحك الكثير مع عدم وجود أحد عندك؟ فقال له: هذا هو سبب ضحكي.

وكان اكريسوس قد سمع بصيت انخرسيس كثيرًا فأرسل بعرض عليه هدية دراهم، وترجاه أن يحضر إليه بسارديس فأجابه انخرسيس بقوله: يا سلطان اللدين أتيت ببلاد اليونان لأتعلم اللغة والأخلاق وعوائد البلاد، ولست محتاجًا لذهب ولا لفضة وسيدخل عليّ سرور كبير حين أرجع إلى بلاد التتار أمهر عما كنت عليه وقت خروجي منها، وسأحضر عندك لأجل ريارتك؛ لأن أتمني أن أكون من أصحابك.

وبعد أن مكث مدة طويلة في بلاد اليونان عزم على الرجوع إلى بلاده، فلما مر في سيره بمدينة «قيريبيك» رأى أهلها في إشهار العيد العظيم لأم الآلحة، فنذر اتخرسيس لهذه الآلحة على نفسه قربانًا وعيدًا مثل قربانهم وعيدهم، وأن يرتبها لها ببلده في كل سنة إن وصل إلى بلاده سالمًا، فلما وصل إلى بلاه أراد أن يغير عوائدهم القديمة وأن يجري فيها قوانين اليونان، فلم يعجبهم ذلك أصلًا.

ودخل ذات يوم في غابة سرًّا ببلدة «هولة» ليوفي ما عليه من النذر الذي التزمه خفية من غير أن يطلع عليه أحد، فأخذ يعمل المولد لها، وهو ماسك بيديه طبلة قدام القربان الذي نذره لألهة اليونان كما يعملون، فأطلع عليه شخص من أهل بلاد التتار فذهب إلى الملك وأخبره بذلك فحضر الملك في هذه

الغابة، ورأى أخاه انخرسيس على تلك الحالة فضربه بسهم فغاص فيه، فلما قرب خروج روحه صرخ وقال بأعلى صوته: قد تركت في الراحة ببلاد اليونان التي كنت ذهبت إليها؛ لأتعلم اللغة والأخلاق وعوائد بلاد ميلادي، ثم إنهم جعلوا له جملة صور بعد وفاته لتبقى سيرته.

## تاريخ فيثاغورس الفيلسوف

ظهر فيثاغورس قريبًا من الأولمبياد المتمم ستين، وجاء إلى إيطالبا في الأولمبياد الثاني والستين، وتُوفي في السنة الرابعة من الأولمبياد المتمم سبعين وعمره ثهانون سنة، وقبل: تسعون سنة، وكان يوجد فرقة مشهورة بالفلسفة في «يونيا» وإيطاليا، فطاليس من مدينة مليطا، كان شيخ اليونانية، وكان فيثاغورس شيخ الإيطالية، وقد روى ارستيب الغرنياني أن هذا الفيلسوف سمي فيثاغورس؛ لأنه كان من قوة كهانته يخبر بالأشياء فتقع كها أخبر، مثل أخبار كهنة الشمس، وهو أول من امتنع تواضعًا منه أن يلقب حكيمًا، ورضي بلقب الفلسفة.

والصحيح الذي اشتهر إن فيثاغورس من جزيرة ساموس، وأن أباه كان يسمى امنيزارك النقاش، وإن حقق بعضهم أنه من طوسكانه وأنه ولد بجزيرة صغيرة من جزائرها التي استولى عليها الأثينيون الممتدة على شاطئ البحر الترهيني.

وكان فيثاغورس يعرف صنعة أبيه، وصنع بنفسه ثلاثة كثوس من الفضة وأهداها لثلاثة من القسيسين المصريين، وكان أشد ميلًا لأول معلميه الحكيم فيرسيد، وكان هذا الحكيم يحبه جدًّا، حتى أنه ذات يوم كان على خطر الموت من المرض، فأتاه تلميله ليعوده وينظر حاله، فمن خشية فيرسيد أن يكون مرضه معديًا، أسرع بغلق الباب دونه وأخرج أصابعه من بين ألواح الباب، وقال له: انظر وتأمل لأصابعي التي قد نحلت؛ تعلم حالتي، ويعد أن مات فيرسيد مكث فيثاغورس مدة من الزمن وهو يتلقى عن هرمودامنط بجزيرة ساموس، ثم بعد ذلك لرغبته الكلية في التعلم ومعرفة أخلاق الغرباء، ترك

وطنه وجميع أملاكه للسفر، فمكث بمصر مدة طويلة لمخالطة القسس وليتبحر . في الأشياء الدقيقة الخفية في ديانتهم.

وكتب بوليقراط إلى امزيس -ملك مصر - يوصيه على فيثاغورس بإكرامه واحترامه، ثم بعد ذلك توجه فيثاغورس إلى بلاد الكلديائية؛ ليتعلم علم المجوس، وبعد أن سافر في عدة مواضع من بلاد المشرق أتى إلى مملكة اكريطه، واتحد مع الحكيم ابيمينيدس اتحادًا كليًّا، ثم خرج من هذه المملكة وذهب إلى جزيرة ساموس، فرأى أهل بلده قد حل بهم الظلم تحت حكم بوليقراط، فحصل له غيظ شديد من ذلك، وقدح فكرته في هذا الشأن فأدته إلى أنه ينفي نفصه بنفسه، فذهب إلى إيطاليا وسكن باقروطون في بيت ميلون وعلم الناس الفلسفة واشهرها، فنشأ من ذلك أن المذهب الذي علمه سمي إيطاليا.

وقد انتشر صبت فيثاغورس وشاع في سائر بلاد إيطاليا وكثرت تلامذته، فكان الملازمون له أكثر من ثلاثهائة تلميذ، فتألف منهم جهورية صغيرة مرتبة ترتبيًا حسنًا، وذكر جماعة في كتبهم أن "نوما» كان من جملة هذه العدة، وأنه سكن بمدينة اوقرطون عند فيثاغورس حين أثته سلطنة مدينة رومية، ولكن ادعى ثقات النسابين أنه لم يقل ما تقدم إلا بسبب أن فيثاغورس وافقت آراؤه أروما» الذي كان يعيش قبل وجود هذا الفيلسوف زمنًا طويلًا.

وكان فيثاغورس يقول: إن سائر أشياء المحبين شيوع بيتهم وإن المحبة ترث المساواة بين الأحباب؛ فلذلك كان هؤلاء التلامذة متحدين، ولم يتميز أحد منهم بشيء يخصه، بل كان ما يملكونه لجميعهم ولم يكن لهم إلا كيس واحد، وكان التلميذ يمكث خس سنواته الأول في استماع أصول معلمه من غير أن يتفوه في تلك المدة بكلمة واحدة، ثم بعد هذا الامتحان الطويل ومقاساة

تلك الشدة يؤذن له في الكلام، وأن يحضر عند فيثاغورس لزيارته والمحاورة معه.

وكان فيثاغورس مُهابًا مُحترمًا، وكان معتدل القامة حسن الصورة، وكان في جميع أوقاته يلبس ثوبًا لطيفًا من الصوف الأبيض مع غاية النظافة دائهًا، وكان لا يميل لهوى نفسه وحظوظها، وكان إذا أودع سرًّا لا يبوح به ويحافظ على كتهانه جدًّا.

ولم يره أحد يضحك ولم يسمع منه مزاح ولا هزل، وكان لا يقتص من أحد في حال غيظه، بل كان لا يضرب عبيده بيده، فلهذا كانت تلامذته يعتقدون الوهيته، وكان جميع الناس يأتونه أفواجًا أفواجًا من سائر الجهات ليحظوا بسياعه ويتأملوا منه وهو بين تلامذته، فكان بأي في مدينة اقرطون في كل سنة أكثر من ستائة من الناس من جميع البلاد فكان السعيد عندهم صاحب الشأن العظيم هو الذي يدنو من فيثاغورس ويتداخل معه قليلًا، وكان فيثاغورس قد رتب لجملة من الأمم قوانين لطلبهم ذلك منه وترجيهم له، وقد كان من كثرة ما أعجب جميع الناس ما كانوا يفرقون بين أقواله وأقوال كاهن دلفيس، وكان يحرم الحلف بالآلمة والاستشهاد بها في جميع الأشياء تحريًا كبيرًا وكان يقول: يلزم لكل إنسان أن يغلظ على نفسه حتى يصير متصفًا بالكيال؛ لأجل أن لا يعسر على أحد تصديقه بمجرد الأخبار.

وكان يزعم أن العالم له روح وإدراك، وأن روح هذا الدولاب العظيم هو الأثير، فمنه جميع الأرواح الجزئية للآدميين وسائر الحيوانات، وكان يقول: إن الأرواح لا تفنى غير أنها تسوح في الهوى من جهة إلى أخرى إلى أن تصادف جسمًا أيًّا كان، فتدخل فيه مثلًا إذا خرجت الروح من جسد الإنسان فيتفق أن

تدخل في جسم فرس، أو ذئب، أو حمار، أو فأر، أو طائر، أو سمكة، أو غير ذلك من باقي أنواع الحيوانات، كما يتفق أنها تدخل في جسد الإنسان أيضًا من غير فرق، كما أنها إذا خرجت من جسم أي حيوان تدخل في جسم إنسان أو في جسم حيوان، فلذلك كان فيثاغورس يشلد في منع أكل الحيوانات، وكان يزعم أيضًا أن ذنب من يقتل الذبابة أو الزنبور أو غيرهما من الهوام مثل ذنب الذي يقتل إنسانًا؛ حيث إن سائر الأرواح واحدة متنقلة في جميع الحيوانات.

وأراد فيثاغورس أن يثبت لجماعته مذهبه في تناسخ الأرواح، فأخبرهم أنه كان سابقاً في جسد اسمه ابناليدبس، وادعى أنه كان ابن عطارد من آلهة اليونان، وكان عطارد يقول له: إذ ذاك سَلِّ مني ما تحب تعطه، ما علما البقاء واللوام حتى يتم غرضك ومقصودك، فطلب منه أن يعطيه قوة تذكر جميع الأشياء التي تحصل له في الدنيا في حياته وبعد عاته، ومن ذلك الوقت صار عالما بجميع ما يقع في اللنيا، وأخبرهم أيضًا بأنه لما خرج من جسم ايثاليديس انتقل لمل جسم اوفوريه، وكان حاضرًا في حصار مدينة طرواده وجرحه شخص يسمى مينلاس جرحًا شديدًا، وبعد ذلك خرج إلى جسم هرموتميوس، وفي هذا الزمن أراد أن يُثبت للناس ما وهبه له عطارد، فذهب إلى بلد ابراتخيدس ودخل هيكل اوبنولون، وأراهم فيه درقته البالية التي كان سلبها مينيلام حين جرحه ونذرها لذلك الحيكل دليلًا على نصرته، ثم انتقل إلى جسم صياد يسمى بوروس، ثم إلى ذلك الحسم الذي هو فيثاغورس، وأنه لم يعد انتقاله إلى جسم ديك كذا أو طاوس كذا أو غير ذلك.

وقال: إنه حين سفره في أودية جهنم رأى روح الشاعر هزيودس مسلسلة في الأغلال ومصلوبة في عمود وتقاسي الشدائد جدًّا، ورأى أيضًا روح هوميرس معلقة في شجرة واحتاطت بها الأفاعي من كل جانب، وذلك عقاب له على أكاذيبه التي كان ينسبها للآلهة، ورأى أرواح الرجال الذين كانوا لا يحسنون العِشرة مع نسائهم ويسيئونهن في غابة العقاب في تلك الأودية.

واتفق أن فيثاغورس بني له تحت الأرض حجرة صغيرة، وعندما أراد النزول فيها عاهد أمه أن تكتب مع التحقيق سائر ما يحصل في مدة غيبته، وسجن نفسه فيها سنة كاملة، ثم خرج منها نحيفًا أشعث أغبر في صورة مهولة وجمع الناس وأخبرهم أنه كان في جهنم، ولأجل أن يحملهم على تصديقه في ذلك شرع يذكر لهم ما حصل في مدة غيبته فظنوا أنه فوق سائر البشر ورثوا لحاله وبكوا وتضرع الرجال إليه إن يعلم نساءهم، فمن ذلك صارت نساء اوقروطون ينسبن إليه فيقال لهن: الفيثاغوريسيات.

وكان فيثاغورس ذات يوم في محفل لعب عمومي من الناس فصفر صفيرًا محصوصًا وإذا بنسر نزل له من الجو فتعجب منه الناس حين رأوه غاية العجب، مع أنه كان قد عَلَّم النسر على ذلك سابقًا من غير شعور أحد بذلك.

ولأجل أن يؤكد عندهم صحة التخيلات أراهم أيضًا فوق ساقه فخذًا من ذهب وما كانت قرباناته إلا العيش والفطير وما أشبه ذلك؛ لأنه كان يقول: إن الآلمة تكره القربان من ذوي الأرواح، وأنها تغضب على من يزعم تشريفها بقربان مثل ذلك، وقد يظهر من أصول هذا الفيلسوف أنه أراد أن يجول الناس عن الامتلاء إلى التقليل؛ لأنه الأولى لهم والأحسن لما يترتب عليه من الصحة وعدم شغل البال والفكر، فبتفرغ العقل لوظائفه.

وأحب أن يضرب المثل بنفسه فكان لا يكاد أن يشرب إلا الماء القراح،

وكان لا يتجاوز في خذائه العيش والعسل والفاكهة والحتضروات ما عدا الفول فإنه كان يتباحد عنه ولا يعلم لذلك سبب.

وكان يقول: إنها الناس في الحياة الدنيا كأرباب الموسم الحفل بعض يأتيه للفرجة، ومنهم من يذهب للمسابقة؛ ليمرن نفسه على الفتال، فكذلك حالهم في الدنيا؛ بعض خلق أسير الفخر، وبعض للحرص، وبعض لا يبحث إلا عن عرد الوقوف على الحقائق، وكان يحب أن الإنسان لا يطلب شيئًا لنفسه؛ لأنه يجهل ما يصلح له.

وقَسَّم عُمر الإنسان أربعة أقسام متساوية، فقال: هو من صغره إلى عشرين سنة صبي، ومنها إلى الأربعين شاب، ومنها إلى الستين رجل، ومنها إلى النهانين شيخ، ومتى زاد على ذلك لا يعد من الأحياء.

وكان يجب علم الهندسة كثيرًا، وكذلك علم الهيئة، وهو الذي نَبّه على أن النجمة التي تظهر أحيانًا وقت الصباح هي بعينها التي تبدو أحياتًا في المساء، وهو الذي برهن على أن مربع الوتر في كل مثلث قائم الزاوية مساوٍ لمجموع مربعي الضلعين الآخرين.

وقيل: إن فيثاغورس حين اخترع هذه المسألة النظرية حصل له غاية السرور حتى ظن أنها إلهام إلهي، فأراد في ذلك الوقت أن يهدي قرباتًا بهائة من البقر إظهارًا لشكر الإله، هكذا ذكر في كثير من الكتب، لكن هذا يخالف مذهبه من تحريم ذبح الحيوانات إلا أن تكون تماثيل البقر اتخذت من الدقيق والعسل، كما يصنع ذلك في القربان كل من انتسب إليه، وذكر بعضهم أنه مات من شدة فرحه بتلك المسألة، لكن نص الحكيم لويرقه على أنه لا أصل لذلك.

وكان فيثاغورس يحب تأليف تلامذته ببعضهم، وكان ربا علمهم وكان ربا علمهم وكان بالإشارة، كقوله لهم: لا يبغي لكم أن لا تقسطوا في الميزان، يعني بذلك: لا تخرجوا عن حد القوانين ولا تحيدوا عنها أبدًا، وكان يقول: لا تجعلوا الزاد الحاضر وطأكم يكنى عن عدم الاكتفاء براهن الحالات، وأنه ينبغي الاهتام بالمستقبلات.

وكان دائيًا ينبههم على أن كلًّا منهم يختلي بنفسه برهة من الزمن آخر يومه ويخاطبها بهذه الكلمات لمحاسبتها: يا نفسي كيف صرفت يومك هذا، وأين كنت فيه، وماذا صنعت فيه من اللائق وغيره؟

وكان يأمرهم أيضًا بالاقتصاد في ظواهر أحوالهم وجعلها موافقة لحال من هم بينهم، وعدم إظهار آثار السرور أو الحزن وبير الوالدين وأن يتمرنوا على الرياضات حتى لا تغلظ أجسامهم واحترام شيوخهم، وأن لا يفنوا أعمارهم في السف

وكان يحثهم على التمسك بطاعة الإله وعبادته كها ينبغي، وكان لفيثاغورس عبد يقال له: زامولكيز من التتار قد اكتسب العلوم من سيده وفهم قواعد معارفه، ولما رجع إلى لبلده قربوا له قربانًا، ونظموه في سلك من يبعد عندهم، وكان فيثاغورس يزعم أن الأصل الأول لجميع الأشياء هو الواحد ومنه تخرج الأعداد ومنها تخرج النقط، ومن النقط تخرج الخطوط، ومن المخطوط السطوح، ومن السطوح الأجسام، ومن الأجسام العناصر الأربعة، الحلوط الماء والتراب؛ التي تركّب منها العالم، وأنها دائيًا تستحيل وتتغير ويرجع أحدها للآخر ولا ينعدم من جواهر العالم شيء، بل جميع ما يعتريه عض تغيير، وكان يقول: إن الأرض مستديرة وأنها موضوعة في وسط

الكون وأنها معمورة من سائر جهانها، فبناء على ذلك يوجد أناس مقاطرون لنا بمعنى أنه لو رسم خط من قدم أي إنسان إلى أسفل الكرة لوقع على قدم إنسان يقابله، ويكون ذلك الخط قطرًا للكرة، وأن الهواء المحيط بالأرض غير شديد الحركة، بل يكاد أن يكون قارًا، وهذا هو علة قابلية حيوانات الأرض للموت والفساد، بخلاف الهواء الذي في السهاء؛ فإنه رقيق جدًّا شديد التحرك والاضطراب دائمًا؛ فلذلك كان سائر ما في السهاء من ذوي الأرواح لا يزول ولا يغنى، بل هي آلفة أبدية باقية، فإنن الشمس والقمر وسائر الكواكب آلمة؛ لأنها في وسط هذا الهواء الرقيق والحرارة الفعالة التي كانت أصلًا للحياة.

وقد اضطربت الأقوال في موت هذا الفيلسوف، وكثر فيه الخلاف فذهب بعض المؤرخين إلى أن السبب فيه أنه طرد بعضًا من تلاملته من عنده ولم يقبله، فحصل له غيظ شديد حمله على أن أوقد النار ببيت ميلون؛ الذي كان فيثاغورس مقيمًا به، وذهب آخرون إلى أن فاهل ذلك إنها هو الاقروطبياطه خوفًا من أن يستولي على بلادهم وترجع مملكتهم إليه، فلها رأى فيثاغورس اشتمال النار وتأججها في سائر جهات هذا الموضع، بادر بالهروب ومعه أربعون من تلامذته، وقال بعضهم: إنه هرب بأشجار موزيس بمدينة ميتاغته، ومات جوعًا في ذلك المنحل، وقال آخرون: إنه اضطر في هروبه إلى دخول زراعة فول، فقال: إن الأولى في أن أموت هنا خارج الزرع المسكين ولا أتلقه بالمثيي وانتظر مع السكون الاقروطينياطه حتى قتلوه هو وأغلب تلامذته، وآخر الأقوال أن مع السكون الاقروطينياطه حتى قتلوه هو وأغلب تلامذته، وآخر الأقوال أن الغريجنتين عارية، فذهب فيثاغورس لمساعدة الاغريجنتين لانتائهم إليه الاغريجنتين عارية، فذهب فيثاغورس نفسه عند غيط فول، فها أراد المرور فيه واستحسن مد عنقه للذين نقبوا جسده بالضربات وقتلوا من معه من التلامذة

ولم ينج منهم إلا القليل، منهم: ارشيتاس الطرنطيني الذي كان أعظم المهندسين في ذاك الوقت.

#### تاريخ هيرقليس القيلسوف

ظهر أمره في الأولمبياد التاسع والستين. وهو من مدينة افسوس، وكان أبوه يسمى ابلوزون، وظهر قريبًا من الأولمبياد التاسع والستين كها سبق قريبًا، وكان يسمى في اصطلاحهم الفيلسوف المعمي؛ لأنه كان لا يتكلم إلا بالألغاز، ووصفه لويرقه بأنه كان يحتقر الناس ولا يعتبر إلا نفسه.

وكان يقول: إنه يلزم طرد كتب اوميروس وارخيلوقوس من سائر المواضع. وكان له صاحب صديق يقال له: هرمودروس نفاه أهل مدينة أفسوس، فمن ثم كان قلبه حزينًا، وكان بنادي بأعلى صوته ويقول: إن جيع رجال هذه المدينة يستحقون الموت وأولادهم النفي لتمحى ذنوبهم التي فعلوها من نفيهم أعيان أهل بلادهم، وأعظم شجعانهم من أهل جهوريتهم وكانت معارفه العظيمة وفصاحته وبراعته ناشئة من عقله وقوة فطئته، لا بالتلقي والحضور على معلم وكان يزدري أفعال الناس ويتأسف على عمى قلوبهم وغفلتهم؛ فلذلك كان دائم يبكي من غيظه، وقال المؤلف جوفنال: إن هذا الفيلسوف في دوام بكائه يباين دومقريطس في استمرار ضحكه على الناس في المتمرار ضحكه على الناس في المتمرار ضحكه على الناس في المتمرار ضحكه على الناس في المتمرار

وقال أيضًا: إن إدامة دومقريطس الضحك على الناس رثاء لحالهم في قدرة كل إنسان تدبر أحوال أهل العصر تصوره، وإنها المعجب كل العجب من تصور وجود عين ماء دائمة السيلان تمد دموع هيرقليطس الدائم البكاء.

ولم يكن هيرقليطس من المبدأ على منوال واحد؛ لأنه كان في صغره يقول: إن لا أعرف شيئًا، ثم لما طعن في السن أظهر أنه يعرف جميع الأشياء، وأنه لا يتعسر عليه شيء من المعارف، وأنه لا يعجبه أحد من الناس ولا يحصل له حظ منهم، وكان متباعدًا عن صحبتهم، وكان يذهب للعب في الملاعب اللاثقة عندهم قدام هيكل يسمى «ديانه» مع صغر تلك المدينة.

وكان أهل المدينة يجتمعون به ويتعجبون من لعبه مع صغارهم ويسألونه عن ذلك فيقول لهم: يا هؤلاء المساكين، لأي شيء تتعجبوا من لعبي معهم؟ أليس هذا أولى وأحسن من اجتماعي معكم واختلاطي بكم مع ما أنتم عليه من قبيح الأفعال بسبب عدم إصلاح تدبيرات الجمهورية؟

وطلب منه أهل المدينة ذات يوم أن يرتب لهم قوانين فأبي؛ لما رأى من أن أخلاقهم وطباعهم فشا فسادها، ولم يتيسر له كيفية تمنعهم عن ذميم الأخلاق

وكان يقول: إنه يجب على الرعايا أن يجتهدوا الغاية ويبذّلوا جهدهم في العمل بالقواتين وفي حماية البلاد، ويلزم أيضًا أنهم يبادرون بإزالة الحقد والغل من بينهم أكثر من مبادرتهم بإطفاء نار الحريقة؛ لأن ضرر الأول كثير عن الثاني جدًّا، وذلك لأن النار إنها يتلف بسببها بعض البيوت، وأما الحقد والغل فإنه إن لم يتدارك ويبادر بإزالته قد ينشأ عنه الحرب الشديد وتخريب المواضع، بل والتلف للرعايا أيضًا.

واتفق أنه حصلت فتنة عظيمة في مدينة افسوس، فجاء بعض الناس إلى هير قليطس وترجاه أن يعمل طريقة لإطفاء هذه الفتنة أمام العالم وينهاهم عنها، فصعد هير قليطس على منبر عال وطلب كأسًا وملأه ماء، وجعل فيه بعضًا من الحشائش المبرية، وشرب ذلك الماء بها مازجه من تلك الحشائش، ثم نزل وذهب من غير أن يتكلم بشيء، وذلك إشارة منه إلى أنه يلزم لتدارك الفتن اجتناب زخارف الدنيا وتبعيد اللذات عن الجمهورية، وتعويد الأهالي على الاكتفاء بأقل الأشياء.

وقد ألَّف هيرقليطس كتابًا في علم الطبيعة وجعله بهيكل الديانه، وسلك في كتابته طريقًا صعبة، بحيث لم يفهمه إلا أكابر عليائهم خوفًا من أن يطلع عليه عموم الناس فيرخص عندهم وتقل الرفية فيه، واشتهر شهرة عظيمة؛ حيث لم يفهم مراد مؤلفه في عباراته، فلما سمع دريوس ملك العجم ببنا الكتاب بعث مكاتبة للمؤلف يترجاه في أن يحضر عنده في بلاد العجم ويتوطن بها، وأن يفهمه معنى هذا الكتاب، وأنه يكافئه على ذلك بهدية عظيمة، ويجعل له مسكنًا في سرايته، فلم يرض هيرقليطس بذلك.

وهذا الفيلسوف كان من دأبه الصمت فكان لا يتكلم أبدًا، فإذا سأله إنسان عن سبب سكوته أجابه بغيظ: إن سكوتي؛ لأجل أن تتكلم، وكان يحتقر الأثينيين؛ لكونهم يحترمونه غاية الاحترام ولكونهم قد أعلوا له مسكنًا عندهم بمدينة افسوس التي هي وسائر ما فيها أحقر الأشياء عنده.

وكان دائيًا لا يرى أحدًا إلا ويبكي على ضعف البشر، وكون أفعال الناس غبر ملائمة، واشتد به ذلك حتى أداه إلى اعتزال الناس بالكلية، وأقام بجبال قفرة لا يرى بها أحدًا وأفنى عمره في البكاء والنوح، وكان غذاؤه خصوص الحشائش والحضروات.

وكان هيرقليطس يزعم أن النار هي الأصل الأول لجميع الأشياء، وكان يقول: إن عنصر النار يتغير بالتكاثف حتى يصير هواء، وهذا الهواء أيضًا يتغير بالتكاثف ويصير ماء، وكذلك عنصر الماء يصير بالتكاثف ترابًا ثم ينعكس، فإذا تفرق التراب تغير وصار ماء، ثم الماء بالتفرق هواء، والحواء نارًا به، فسينتز. الأصل الأول لجميع الأشياء هو النار.

وكان يقول: إنه لا يوجد في الكون حالم خير هذا، وقد تم الايجاد فلا أبدع منه، وإن هذا العالم قد نشأ وتركب من النار، وإنه سيذهب آخرًا ويفني بها.

وكان يزعم أن الكون عملئ من الجن والعقول، وأن الإله لما قضى أزلًا بوجود الأشياء تركها لتدبير خلقه، وإن جرم الشمس لا يزيد عن المشاهد لنا وإنه يوجد فوق الحواء أشياء تشبه الزوارق، ويقابلنا منها الجهة المقعرة وإليها يصعد البخار من الأرض، وإن جميع ما يسمى أنجهًا ليس إلا زوارق علوءة بيخار ملتهب، وأن ما نشاهده من الضوء ناشئ من ذلك التلهب.

وأن كسوف الشمس والقمر ينشأ من دوران هذه الزوارق حين تدور بمقمرها إلى القطعة المقابلة للأرض منها، وقال: إن سبب اختلاف منازل القمر هو أن زورقه ليس كثير الدوران، بل يدور شيئًا فشيئًا، أما كلامه في الروح، فكان يقول: إني أفنيت عمري في البحث عنها بلا طائل؛ حيث لم أظفر بحقيقتها لشدة خفائها.

ونشأ له عما قاساه في معيشته مرض عظيم وهو الاستسقاء فرجع إلى مدينة افسوس ليعالج نفسه فلهب إلى بعض الحكياء وكان لا يفصح في كلامه عن مقصوده حيث كان لا يتكلم إلا بالألغاز، فقال للطبيب مشيرًا إلى مرضه: هل لك في آن واحد أن تجعل المطر في الصحو واليبس؟ فلم يفهم الحكيم مقصوده، فتركه هيرقليطس وذهب إلى مريض بقر ودخل فيه فوجد فيه الزيل والروث فأراد أن يصنع كيفية لأجل أخراج الماء الذي كان سببًا في ورمه، فأدخل نفسه

في ذلك الروث وتوغل فيه ثم أراد الخروج منه فلم يمكنه، واستمر حتى أكلته الكلاب، وقال آخرون: إنه مات حيث لم يمكنه الطلوع من هذا الوحل، وكان عمره إذ ذاك خسًا وستين سنة.

## تاريخ انكسفوراس الفيلسوف

وُلِلاً في الأولمبياد السبعين، وتُوفي في الأولمبياد الثامن والثيانين وعمره اثنان وسبعون سنة. وانكسغوراس هذا ابن اجيزيبول قد تَعلَّم علم الطبيعة بطريق واضحة جدًّا وتلقاه عمن قبله من الفلاسفة، وكان من مدينة اكلازومين إحدى مدن يونيا، وكان من عشيرة مشهورة في النسب والغتى، اشتهر قريبًا من الأولمبياد السادس والسبعين.

وكان تلميدًا الأستاذ يُسمى انكسميينيس الذي كان تلميذ انكسيمنيدر أحد تلاملة طاليس، الذي عده جميع البونان في أول عظياء حكياتهم، وتولع انكسغوراس بالفلسفة وتعلق بها جدًّا، فترك ما عداها من سائر الأماني وتفرغ لها بالكلية وترك أمواله والتكسب وكل شيء عمومي أو خصوصي خودًا أن يشغله ذلك عن قراءتها، فاخبره أهله بأن ذلك ليس من الصواب؛ الآنه يترتب عليه ضياع الأموال وتلفها، فلم يقبل ذلك منهم وخرج من بلده بالكلية قاصدًا ما عزم عليه من أمور الحقيقة والصدق وأسباب الخير، وحين خروجه قابله معض الناس فتجارى عليه، وقال له: أنت لا تحب وطنك، فقال له: إن على خلاف ما ذكرت، وإن أحب وطني هذا حبًّا كثيرًا وأشار بأصبعه إلى السهاء، ثم خلاف ما ذكرت، وإن أحب وطني هذا حبًّا كثيرًا وأشار بأصبعه إلى السهاء، ثم خوسسا في مدينة ألينا وأقام بها ونقل إليها مكتبه المسمى اليونيقي، بعد أن كان مؤسسا في مدينة مليطه في عهد طاليس مبتدع هذا المذهب وأخذ في تعليم مؤسسا في مدينة مليطه في عهد طاليس مبتدع هذا المذهب وأخذ في تعليم مؤسسا في مدينة مليطه في عهد طاليس مبتدع هذا المذهب وأخذ في تعليم مؤسسا في مدينة مليطه في عهد طاليس مبتدع هذا المذهب وأخذ في تعليم الفلسفة من هذه المدرسة وعمره عشر ون سنة.

مكث في التعليم ثلاثين سنة، واتفق في بعض الأيام أنه جيء بشاة في مكتب بيرقليس وكان لتلك الشاة قرن في وسط جبهتها، فقال المنجم لمبون: إن هذا يلل على أن تفرق الأثبنيين إلى عصبتين متباينتين سينقضي وتلتتم الفرقتان حتى تصبرا فرقة واحدة، فقال انكسغوراس: إن هذا الذي بالشاة أمر خلقي لا يدل على شيء، وإنها سببه أن المنع لم يملأ جمجمة الرأس التي على شكل بيضة نتهي بطرف مسنن في الموضع الذي ينبت منه القرن في الرأس، وشَرَّح لهم رأس هذه الشاة على رءوس الأشهاد، فوجدوا الأمر كها قال، فعند ذلك حصلت له شهرة عظيمة وصار محترمًا عندهم، ومع ذلك فلم يقدح كلام انكسغوراس في الذي تفاله ذلك المنجم، فإنه بعد ذلك ببرهة انهزمت فتنة توقوديدس ودخلت جميع مصالح المملكة تحت حكم بيرقليس.

ويقال: إن انكسغوراس هو أول من أشهر علم الفلسفة بطريق جلية في جميع اليونان دون سائر المعلمين من الحكهاء، وكان يقول بعدم التناهي وأنه هو الأصل الأول لكل موجود، ويقول أيضًا بالعقل الذي يفيض على كل مادة ما يليق بها من الصورة بأن يركب موادها بالالتنام ويفيض عليها الشكل اللائق بها، ولهذا سهاه حكهاء عصره بالعقل؛ لقوله به، فليس قصله أن العقل أبرز الموجودات من عدم إنها كانت في حيز الوجود مفرقة فرتبها، ويدل لذلك قوله: بأن سائر الأشياء كانت جواهرها مختلطة ببعضها ومكثت بهذا الوصف حتى ميزها العقل عن بعضها أجناسًا ورتب كل جنس في مرتبته، وقد بين الشاعر اويدس هذا المذهب في مبدأ قصائده المسهاة قصائد التناسخ.

وبالحملة فانكسغوراس لا يقول بألوهية غير العقل المتقدم، وشنع على جميع آلهة الحاهلية حتى قال بعضهم: إن إله الصواعق أنزل على هذا الفيلسوف صاعقة من السهاء فأهلكته جزاءً على إنكاره له.

وكان يقول: لا فراغ في الجو، بل سائره مملوء وأن سائر الأجسام تقبل القسمة إلى ما لا نهاية له، ولو كان الجسم صغيرًا جدًا؛ بحيث أنه لو وجد قاسم

ماهر وآلة تقسيم يمكن أن يستخرج من رجل البعوضة أجزاء لو وضعت على ألف ألف سياء لسترتها من غير تناهيها في نفسها، بل لا تزال قابلة للقسمة لأن الفرض أن لا تناهي لشيء من الأشياء.

وكان يزعم -أيضًا- أن كل جسم مركب من أجزاء صغيرة متجانسة، فالدم مثلًا مركب من أجزاء صغيرة من دم، والماء من أجزاء صغيرة من الماء، وهكذا سائر الأشياء، ومن ثم سميت الأقسام جنسية، وقد أسس لويرقه مذهبه على تلك القاعدة.

وعما احترض به على هذا الفيلسوف في هذا الزعم أنه بالضرورة كان يلزم أن تكون الأجسام مركبة من أجزاء غير متجانسة لأن عظم الحيوان يتزايد في الجرم، مع أنه لا يتغذى بعظم وكذلك عروقه تطول وتغلظ من غير أن يتماطى العروق في غذاته ويزيد دمه ويكثر من غير أن يشرب دمًا، فأجابه بأنا نسلم أنه عند التدقيق لا يوجد في الحقيقة جسم تام التجانس في الأجزاء، بل لا بد وأن يختلط به أجزاء من غير جنسه، فالحشيش مثلًا: فيه لحم ودم وعظم وعروق؛ لأنا نرى الحيوانات تغنذي به فكل جزء من أجزاء الحيوان أن يجذب إليه ما في الحشيش من جنسه، وحينتذ فتسمية الجسم باسم حشيش أو خشب مثلًا يكفي في صحتها كون معظم أجزائه من نوع المشيش أو الخشب لا شيء آخر، ويكون ذلك المعظم هو الساتر لسطح الجسم الأعلى المرثي.

وكان يزعم أن الشمس ليست إلا قطعة من حديد حامية وأن جرمها أكبر من جميع بلاد موره وأن القمر ليست إلا جسيًا مظليًا في نفسه ويمكن أنه مسكون وبه جبال وأودية كما في الأرض، وكان يزعم أيضًا أن النجوم ذوات الذنب هي عدة من النجوم السيارة المتحيرة تتلاقى ببعضها من غير تعيين زمن لذلك التلاقي، ثم بعد مضي جملة من الزمن تتفرق تلك النجوم وأن الرياح تتخلق وقت أن يجعل حر الشمس الهواء قليلًا، وأن الرعد ينشأ من تلاطم السحاب وتصادم بعضه ببعض حين الملاقاة، وأن البرق ينشأ من عاسة السحاب بعضه لبعض فقط، وأن زلزلة الأرض سببه تحرك الهواء المخزون بمغارات تحت الأرض، وأن سبب زيادة النيل ثلج في بعض بلاد الحبشة يسيح في أزمنة معينة فيخرج منه ماء كثير كانهطال السيل ويجتمع في منابع هذا النهر، وكان انكسغوراس يزعم أن تحرك الكواكب ناشئ من الهواء، فعارضوه بأن الكواكب تتحرك وتدور بين مداري الحمل والسرطان، فدفع معارضتهم بأن ذلك لا يحصل إلا من مدافعة الهواء للكواكب بقوة كالدولاب إلى أن تقف إلى نقطة أيًا كانت.

وكان يقول أيضًا: إن الأرض ممهدة مبسوطة وأنها أثقل من جميع العناصر ومن ثم ملكت القسم الأسفل من جميع العالم، وأن المياه الجارية على سطحها قليلة بسبب أن حر الشمس يصيرها بخارًا ثم يصعدها في الجو إلى طبقة الهواء المتوسطة ثم تعود مطرًا ينزل بالأرض، وقال: إنه يرى في الليل إذا كان صحوًا أن في السياء بياضات متعددة تشبه القسي وتسمى طريق البيَّانة، وزعم بعض القدماء أن تلك الطريق جعلت لسلوك بعض الألحة الصغار إلى الإله الأكبر الذي هو المشترى للاستشارة، وذهب آخرون إلى أنها محل الأرواح فحول الرجال حين تخرج من أجسامهم وتستمر طائرة فيها.

واتفل أن انكسغوراس غلط كغيره من سائر قدماء الفلاسفة فزعم أن تلك البياضات إنها هي انعكاسات ضوء الشمس الظاهر لنا وعلل ذلك؛ بأنه لم يوجد بين هذه البياضات والأرض كوكب يكسف هذا الضوء المنعكس. وكان يزعم أن أول الحيوانات ناشئ من الحر والغيام ثم بعد ذلك تناسلت وتكاثرت، وقد اتفق ذات يوم أن حجرًا سقط من جهة السياء فظن انكسغوراس أن السياء مصنوعة من حجارة، وأن سرعة دوران قبة الفلك أوجبت بقاء تلك الصنعة بلا خلل؛ بحيث لو اختل اللوران لحظة لفسد نظام السياء والأرض.

واتفق أنه أنذرهم يومًا بأنه سيسقط حجر من الشمس في يوم من الأيام فكان الأمر كها ذكر، ووقع ذلك الحجر قريبًا من نهر اوغوس. وكان يقول: إن ما كان من الأرض قارًا يصير بعد ذلك بحرًا، وما كان منها في وقتنا هذا بحرًا يعود في زمن آخر قارًا، فتجاسر عليه بعض الناس وسأله: هل يصعد البحر عل جبال المبساك؟ فقال: نعم ما دامت الدنيا.

وكان يعظ الملك ويحمله على معاناة أسرار الطبيعة وما خفي منها حنى يصل إلى معاينتها ومشاهدتها، ولذلك كان حين يسأل لأي شيء خلقت في المدنيا؟ يقول: لأجل مشاهدة السهاء والشمس والقمر وغيرها من سائر الأنواع الحادثة، وسُئل ذات يوم عن أسعد جميع الناس؟ فقال: هو لا يكون من الذين تظنونهم فقراء.

وسمع ذات يوم رجلًا يشكو أن يموت خريبًا، فقال له انكسفوراس: لا مكان في الدنيا إلا وبه طريق للنزول إلى بطن الأرض، وأخبروه ذات يوم بموت ابته فلم يهتم لذلك، وقال: إن أحلم يقينًا أنه ما خرج من صُلبي إلا قابلًا للفناء، وذهب إليه فلحَّدَه بنفسه.

والاحترام والتوقير الذي كان لهذا الفيلسوف بمدينة أثينا لم يستشمر إل

موته، بل حصلت له نكبة، وذلك أنه اتبهم واشتهرت عليه دعوى على رءوس الأشهاد بين يدي القضاة فثبت عليه أنه مذنب، واختلف في ذنبه على قولين أشهرهما أن ذنبه الكفر بقوله: إن الشمس التي كانوا يعبدونها ليست إلا قطعة حديد حامية، وقيل: إنه أذنب زيادة على ذلك بخيانة، فلما بلغه أن الأثينين حكموا عليه بالموت لم يُكْثَرُك، وقال: أنا أعلم أن الحكمة الإلهية حكمت بذلك من زمن طويل، وانتصر له بيرقليس أحد تلامذته فَخفّف عقابه، وآل الأمر إلى غرامة بعض الأموال، ثم النفي فتجلد لذلك انكسفوراس واشتغل في مدة نفيه من بلاده بالسفر إلى مصر وغيرها من الجهات، بقصد مُخالطة العلماء، ولتعرف أحوال البلاد، ثم لما شفي غليله من ذلك رجع إلى مدينة كلازومينا التي وُلد بها، فرأى أراضيه غير مزروعة، بل متروكة بالكلية، فقال متسليًا: لو لم تتلف لتلفت.

وكان انكسغوراس مجتهدًا في تعليم بيرقليس اجتهادًا عظيمًا، ونفعه نفعًا كبيرًا في تدبير مصالح المملكة، ومع ذلك فلم يقم له بوفاء حقوق اجتهاد له، حتى يُقال: إنه فرط فيه في آخر عمره، فلما كبر انكسغوراس سنًّا، وافتقر وابتذل التف ببرنسه وأراد ترك نفسه حتى يموت جوعًا، فبلغ ذلك بيرقليس؛ فحزن لذلك حزنًا شديدًا، وذهب ليراه مسرعًا وترجاه أن يرجع عمًّا عزم عليه من إتلاف نفسه لما رأى أن هلاكه خسارة كبيرة على المملكة وعلى نفس بيرقليس من كونه كان يستشيره عند المهات لصداقته وحُسن رأيه، فكشف انكسغوراس وجهه فإذا هو يُشبه صورة الموتى، وقال: يا برقليس من احتاج إلى القنديل فليحافظ على مباشرته بالزيت، وذكر لوبيرس أن انكسغوراس مات بمدينة لمبساك، وقال: إنه حين قربت وفاته حضر عنده أكابر المدينة، وسألوه: هل لك في شيء تأمرنا به؟ فأوصاهم أنهم يجعلون للتلامذة في كل سنة مقدارًا

من الزمن يتفسحون فيه، ويأذنون لهم باللعب كل هام في مثل اليوم الذي مات فيه؛ فامتثلوا ما أمرهم به، واستمروا على ذلك مدة طويلة، وكان عمره حين وفاته ينوف عن اثنين وسبعين سنة، وكان ذلك في الأولمبياد الثامن الثيانين.

# تاريخ ديموقريطس الفيلسوف

وُلِدَ هذا الفيلسوف في الأولمبياد السابع والسبعين، ومات في الأولمبياد المتمم مائة وخس، وعاش مائة وتسع سنوات.

وشاع على ألسنة العامة أن ديموقريطس -الفيلسوف- كان بمدينة «ابديري» وحَقق بعض الناس أنه كان بمدينة ميليطه، وأنه إنها سُمِّي «ابديريتين»؛ لكونه هاجر إليها، وتلقى العلوم أولًا على الماجية والكلديانية، اللذين خلفها الملك اجريكيس عند والدهذا الفيلسوف لما نزل عنده حين جاء هذا الملك لمحارية اليونان، فتعلم منها ديموقريطس علم المنطق وعلم الهيئة، ثم بعد ذلك تعلق بفيلسوف آخر يُقال له لوسيب فتلقى عنه علم الطبيعة، وكان عنه الماجتهاد في التعلم، وكان من شدة رغبته في التعلم تمضي عليه أيام منكاملة، وهو تُحَنَّل في حجرة صغيرة في وسط بستان.

وأتى إليه أبوه ذات يوم ببقرة ليذبحها فربطها له في ركن من أركان حجرته فلم يسمع ديموقريطس كلام أبيه من شدة اجتهاده في القراءة، ولم يشمر بها فعله أبوه من ربط البقرة بجانبه حتى عاد له أبوه مرة ثانية، وأراد أن يخرجه من ذلك المحل وأخبره أن بجانبه بقرة يلزم أن يجعلها قُربانًا.

ثم بعد أن مكث مدة طويلة وهو يتلقى عن الوسيب ؛ عزم على السياحة في الدنيا لمخالطة العلماء ؛ ولأجل أن يملأ عقله بالمعارف الحسنة، فَقسَّم تركة أبيه بينه وبين إخوته، فأخذ نصيبه منها ما كان نقدًا، وإن كان أقل الأنصباء، وإنها فعل ذلك لراحته في مصروفه زمن تعلمه ومدة سفره، ثم تَوجَّه ونعلم فيها علم الهندسة، وذهب بعبد ذلك قاصدًا بلاد الحبشة، وبعدها إلى بلاد العجم،

ويعدها سافر إلى بلاد «كلديه»، ثم أداه حبه للفرجة إلى أن سافر بلاد الهند؛ ليتعلم علم قدماء فلاسفتهم، وكان يحب التعرف بمهرة العلماء من غير أن يتعرف إليهم، ويقال: إنه سكن بمدينة أثبنا مدة من الزمن، ورأى سقراط ولم يُعرَّف بنفسه.

فهكذا كان ميله أن يعيش مختفيًا، بل كان يذهب في بعض الأحيان إلى المغارات والقبور ويسكن بها؛ لأجل ألّا يجفر أحد المحل الذي هو به، ومع ذلك كان يظهر نفسه لدولة قدارى، واتفق في بعض الأيام أنه حصل لهذا الأمير حزن شديد لموت امرأة كان يجبها أكثر من جميع نسائه فلأجل تسكين حزنه وهده هذا الفيلسوف أن يجيها له على شرط: أن يأتيه بثلاثة أشخاص من عمالكه لم يصب أحد منهم بنكبته، لأجل أن تنقش أسهاؤهم على قبر تلك الملكة المتوفاة، فبعد البحث في جميع آسيا لم يوجد شخص واحد بالصفة التي شرطها الفيلسوف ديموقريطس، وكان مقصد هذا الفيلسوف أن يفهم الملك دارا بعظم خطائه من إهمال نفسه للحزن؛ حيث إنه لم يوجد في الدنيا بأسرها إنسان خال من الغم.

وحين رجع ديموقريطس إلى مدينة ابديري مكث متباعدًا عن الناس تُحتليًا عنهم، واعتراه الفقر؛ لأنه فَقَدَ جميع أمواله في تجاريه وأسفاره؛ فاضطر أخوه دمسكوس إلى عطيته له بعضًا من أمواله لأجل تعيشه، وكان عندهم في ذلك الوقت قانون يحكم على من أسرف في ماله بأنه لا يُدفن مع أبيه في قبره، فمن كون هذا الفيلسوف قد وقع منه ذلك الإسراف، وخشي حكم أعدائه عليه بغلك تلا على الناس كتابًا من تأليفاته يُسمى «دياقوسم» فمن كثرة ما وجدوه من عظم هذا الكتاب سُومح في الحال من تشديد هذا القانون، وأهدوا له من عظم هذا الكتاب سُومح في الحال من تشديد هذا القانون، وأهدوا له

خسبانة من النقود المسياة عندهم الطالانه، واتحقوه بصور في المحافل العمومية.

وكان ديموقربطس دائم الضحك، ومَنْشَأ كثرة ضحكه شدة تأمله في ضعف الإنسان، وافتخاره الذي يُخيل له في الدنيا أشياء كثيرة هزئية ظنَّا منه أنه يدركها بتدبيره مع أن كل شيء في الدنيا حصوله اتفاقي ناشئ من تلاقي ذرات العالم ببعضها مصادفة كها هو مذهب هذا الفيلسوف.

وقال جوفنال الشاعر في بعض كتبه مشيرًا إلى فساد هواء مدينة ابديره، وإلى حق وبَلَادَةِ أهلها، وحكمة وعقل هذا الفيلسوف تدلنا على أنه قد تُخَرَّح كبار الحكياء من الأماكن التي أهلها أرباب خشونة، وقال جوفنال أيضًا: إن ديموقريطس كيا كان يضحك من الفرح يضحك من الترح، وكان يصف هذا الفيلسوف بأنه ثابت العقل لا يستميله عن الحق شيء تتم مراداته كأن المسدخادم له، ولما رآه أهل مدينة ابديره مستمرًّا على الضحك زعموا أن به جنونا فأرسلوا له أبقراط لمعالجته فذهب إليه أبقراط في مدينة ابديره ومعه الأدوية، وقدًم إليه أولًا اللبن، فلها نظر ديموقريطس قال: إن هذا اللبن من عنزة سوداء بكر، وكان الأمر كها قال، فتعجب أبقراط جدًّا من كونه عرف ذلك، وتفاوض معه في الحديث مدة من الزمن فعجب من حكمته الخارقة للعادة، وقال: إن أهل مدينة ابديره، هم المحتاجون للمعالجة والأدوية لا هذا الفيلسوف كها زعموا، ثم رجع أبقراط وهو في غابة العجب.

ورعم ديموقريطس كمعلمه «لوقسيس»: أن أصول الأشياء الذرات والفراغ، وأنه لا يتكون شيء من العدم، كما لا يتول موجود إلى العدم، وأن الذرات لا يعتريها فساد ولا تغير؛ لأن صلابتها التي تقاوم كل شيء حفظتها من سائر التغرات.

وكان يزعم أن تلك الذرات تَكوَّن منها ما لا يحصى من العوالم التي كل عالم منها يهلك في زمن معلوم، ويتكون من آثاره عالم آخر وهكذا.

وكان يقول: إن روح الإنسان التي هي نفس العقل على رأيه مُركَّبة من الجتاع ذرات، وكذلك الشمس والقمر وغيرهما من الكواكب، وأن هذه المركة المناح تحركة دَوَّارة يتولد منها جميع الموجودات، ومن حيث إن هذه المركة الموادة مستوية في جميعها، كان سببًا لقوله بوجود القضاء، وإن سائر الأشباء تتكون قهرًا وجبرًا و البيسقورس علك في مذهب مذهب ديمقريطس، لكن الم يقل بالقسر والجبر -كها سيأتي توضحيه في ترجته - لزمه أن يقول بالميل الاختياري.

وديمقريطس كان يزحم أن الروح منتشرة في أجزاء الجسم، والسبب في وجود الإحساس في سائر أجزاء الجسم أن كل ذرة منه قائم بها جزء يشاكلها من ذرات الروح، وأما ما يتعلق بالنجوم فكان يزحم أنها تتحرك في الفراغ مطلقة العنان، وأنها ليست مثبتة في أجرام كروية، وأنه ليس لها إلا حركة واحدة جهة المغرب، وأن سيرها بسبب جلب كرة الهواء الذي هو أشبه بزويمة مُركَّبة من مادة سيالة، والأرض في مركز تلك المادة، والنجم يكون بطيء الحركة بقدر قريه منها، زاد بطء حركته؛ وذلك لأن عُنفوان حركتها محركة المحيط تضعف؛ كلها قربنا نحو المركز، وأن النجوم التي تظهر حركتها جهة المشرق يظهر بطء سيرها جهة المغرب، وأن النجوم الثوابت هي أسرع في الحركة من غيرها؛ فلهذا قطعت أفلاكها في أربع وعشرين ساعة، وأما الشمس الحركة من غيرها؛ فلهذا قطعت أفلاكها إلا في أربع وعشرين ساعة وبعض فإنها تتحرك بالبطء، فلهذا لم تقطع فلكها إلا في أربع وعشرين ساعة وبعض دقائق، وأما القمر فإن حركته أبطأ من جميع الكواكب فلا يقطع فلكه اليومي إلا

في أكثر من خمس وعشرين ساعة، فلا يتحرك بحركته الخاصة به حركة مستقلة جهة النجم الأقرب للشرق، بل النجوم الأشد قربًا إلى الغرب تدعه في سيرها ثم تجتمع به بعد ثلاثين يوماً.

وقيل: إن تولع ديمقريطس بالدراسة تسبب عنه عهاه، وأنه صار لا يمكنه أن يشتغل بشيء آخر، وسبب ذلك أنه وضع لوحًا من نحاس جهة الشمس، فكان يعكس على بصره أشعة الشمس فحر الأشعة أذهب بصره، ولما كبر سنه وصار هرمًا وقربت وفاته لمح أن أخته حصل لها غمَّ؛ لخوفها أن يكون موته قبل عيد السنبلة فلا تحضره بسبب الحزن، فأمر ديمقريطس بأن يحضر له خبز ساخن يستنشقه لأجل أن يمد بحرارة الخبز حرارة بدنه الطبيعية، فبعد مضي ثلاثة أيام العيد أمر بإبعاد الخبز عنه فهات، وكان عمره في ذلك الوقت مائة سنة وتسعًا.

## تاريخ امبيدقليس الفيلسوف

ظهر قريبًا من الأولمبياد الرابع والثهانين، وأشهر المتقول أنه من تلامذة فيثاغورس، وولد بمدينة اغريجانطه بجزيرة سيسيليا وهي صقلية، وكان من عشيرة معتبرة جدًّا في تلك النواحي، وكان له معرفة كافية في علم الطب، وكان أيضًا خطيبًا عظيبًا، وكان يعرف في الأشعار والديانات، وكان يُحرّم بمدينته غاية الاحترام حتى ظن أنه فوق سائر الناس والمؤلف الوقريقه، بعد أن حكى ما يشاهد في العجائب بجزيرة سيسيليا قال: إن أهل تلك البلاد ذكروا في كتبهم: أنه لا شيء من الفخار يوازن خروج هذا الرجل الحكيم منهم، وأن أشماره عندهم كالوحي، وهذا لا يخلو عن صحة، وذلك أنه وقع منه في حياته وقائع تعجب منها جميع الناس، حتى أنه الهم بقن السحر.

وقال سائيروس: إن «جورجياس لينطين» أحد تلاميذ هذا الفيلسوف أحله مرازًا عديدة على حمليات هذا الفن، والطاهر أن هذا الفيلسوف قصد التنبيه على هذا الفن وتعلمه بالأشعار؛ حيث قال لتلميذه جورجياس: إن أريد أن أخصك دون غيرك بمعارف عظيمة وأسرار جسيمة عامة النفع لجميع أنواع المرض، وتعبد الشيخ شابًا، وتهب بها الرياح، وتسكن بها الرياح العواصف، وبها ينزل المطر، ويأتي الحر، وتحيي بها الموتى من قبورهم.

واتفق ذات يوم أن الرياح الصيفية اشتدت جدًّا، حتى كادت فواكه الأرض أن تفسد وتتلف بلا شك، فجاء امبيدقليس وسلخ عدة من الحمير، وجعل جلودها قربًا ووضعها على أعالي رءوس الجبال وفوق التلال فسكنت الرياح حالًا "كها قيل - وعادت الأشياء كها كانت مع السهولة.

وكان امبيدقليس متعلقًا بمذهب معلمه فيثاغورس مولعًا به، وسبق أن أصحاب فيثاغورس كانوا يكرهون القربان من ذوات الدم، فذلك حين أراد المبيدقليس أن يقرب قربانًا للآلهة صنع بقرة من المدقيق والعسل وقربها لهم، وكانت مدينة اغريجانطه في زمنه مشهورة كبيرة جدًّا، وكان عدد أهلها يبلغ ثهانهائة ألف، وكانوا يسمونها المدينة العظمى، وكانت في أعلى الدرجات في الزخارف واللذات، وكان امبيدقليس حين يصف أهل تلك المدينة يقول: إنهم يستوفون الملذات فلا يبقوا منها لغد، كأنهم تحققوا موتهم في اليوم الآتي بعد ذلك، وأنهم يؤسسون قصورهم العظيمة، ويبالغون في إتقانها كأنهم جزموا بالخلود وعدم الموت، وكان يبعد نفسه عن التقلد بالمصالح العامة، بل اتفق أنهم طلبوه مرازًا عديدة للسلطنة على مملكة اغريجانطه فأبي ذلك، وكان دائيًا يؤثر أن يعيش كآحاد الناس على فخار الدنيا وجيرة الحكومات، إنها كان شديد الرغبة في الحرية، وأن تكون الأحكام برأي الجمهورية.

ودعاه بعض الناس إلى وليمة فأجابه، وذهب إليه فتأخروا بإتيان المائدة في وقتها، ولم يطلب أحد من الجالسين حضورها، فحصل له غيظ شديد من ذلك، وأراد حضور الطعام حالًا، فقال له رب المنزل: اصبر بُرهة من الزمن يسيرة، فإني منتظر الوزيز الأعظم رئيس المشورة، فعند حضور هذا العظيم قام رب المنزل والجالسون تعظيًا له، وأجلسوه في أرفع المواضع العظيمة، واختاره أهل ذلك المجلس أن يكون سلطان تلك الوليمة، وكان لا يمكن هذا الوزير أن يمنع نفسه عن أموره الصعبة الشديدة، فأمر سائر من في الوليمة بشرب النبيذ وحرفًا غير عزوج بالماء، وأن من امتنع من الشرب يصب على أنفه كأس من النبذ.

والتزم امبيدقليس في هذه الساعة الصمت والسكوت، ثم في الغد جمع الناس وشكا من صاحب الوليمة، ومن ذلك الوزير الذي كان تكبر في الوليمة، وعرفهم بأن ما سلك في تلك الوليمة مبدأ الظلم والجور، وأن مثل ذلك فيه خالفة للقوانين ولحرية الجمهورية، فبعد إقامة الدعوى حَكَمَ عليها بالقتل فقتلا حالًا، وكان نافذ القول؛ بحيث إنه فسخ مشورة عندهم تسمى مشورة الألوف، وأمر أن القضاة يلزم تغييرهم في كل ثلاث سنوات؛ لأجل أن يدور دور الحكم على الأهالي ويتقلدوا مناصب الدولة، وكان إذ ذاك حكيم يقال له: اوقرون فطلب من أهل المشورة أن يعطوا له مكانًا يشيد فيه مشهدًا مزارًا لأبيه، الذي كان فائقًا عن غيره في صنعته، وكان أعظم أطباء أهل زمانه، فقام امبيدقليس في وسط المحفل العام ومنع الأهالي من أن يسلموا له فيا طلبه؛ فقام امبيدقليس في وسط المحفل العام ومنع الأهالي من أن يسلموا له فيا طلبه؛ حتى لا يتمكن أحد من العلو والرفعة على الآخر، وهذا هو على رأيه أساس الحرية الجمهورية.

ثم إنه حصل طاعون عظيم مكث مدة من الزمن في مدينة سيليونتي، حتى خربها وحصل للناس انزعاج شديد، حتى إن النساء كن يضعن حملهن قبل مفي مدة الحمل، فعرف امبيدقليس سبب هذا المرض، وهو أنه ناشئ من عفونة مياه النهر الذي يروي تلك المدينة ويعمها، فاجتهد ورد بجاري ذلك النهر التي كانت تصب في بحيرات تلك المدينة وصرف سائر ما احتيج له في ذلك من ماله، وإذا بالطاعون قد ذهب من عندهم، فأخذ أهل تلك المدينة في الألعاب والحظوظ، وصنعوا له ولائم عظيمة، واشتهر أمر امبيدقليس في تلل المدينة وشاع ذكره، حتى أن جميع الناس اجتمعوا وقربوا له قُرْبانًا كالآلفة.

موقعًا كبيرًا.

وكان امبيدقليس يزعم أن الأصل الأول لجميع الأشياء هو العناصر الأربعة التي هي: التراب، والماء، والمواء، والنار، وكان يقول: إن بين تلك المناصر وبعضها علاقة التآلف تارة، والتنافر أخرى، وأنها دائم انتقلب وتتغير، وأنها لا تفنى أبدًا، وأن ترتبها بتلك الحالة قديم باق، وكان يزعم أن الشمس قطعة نار كبيرة، وأن القمر مجهد مبسوط وله جرم كبير بشكل دائر مسطوح، وأن السياء مصنوعة من مادة تشبه البلور، وكان مذهبه تناسخ الأرواح؛ فكان يزعم أنها تنتقل في الأجسام. وقال: إن في حفظي أني كنت بنتًا صغيرة، ثم سمكة، ثم طائرًا، بل أتذكر أني كنت نباتًا

وقد اختلفوا في موت هذا الفيلسوف، والأشهر: أنه حيث كان متولمًا ومتشوفًا؛ لكونهم يولهونه، وأن يرى كثيرًا من الناس يعبدونه، أراد أن يقوي تلك الحالة إلى آخر عمره، ولذلك حين أحس بالكبر ورأى نفسه قد حصل له الهرم، قصد أن يتمم عمره ببعض أشياء خارقة للعادة تلاثم ما جنع إليه، فكان بمدينته امرأة تسمى ايلانطه أعيت جميع الحكياء والأطباء في مرضها حتى جزموا بموتها، وأشرفت على الموت فعالجها هذا الفيلسوف حتى شفيت، فقربت له قربانًا عظيًا، وصنع وليمة ودعا إليها من الناس ما يزيد على ثمانين؛ لأجل أن يظهر لهم احتجابه عن الأبصار وغيبته، فلما فرغت الضيافة ذهب بعض الناس للاستراحة عند بعض الأشجار وغيرها، فعند ذلك صعد امبيدقليس سرًا على بركان جبل أثينا، وألقى نفسه في وسط النبران، كما نقل ذلك دهوراس، الشاعر في عاقبة هذا الفيلسوف.

وكان عنده غاية الجد، في كلامه وكان له ذؤابة طويلة، وله تأج من شجر

الغار على رأسه عظيم منقوش، وما كان يمر في طريق إلا ومعه جملة من الرجال، وكل من رآه كان يحترمه احترامًا كليًّا وكان كل منهم يسعى في أن يسعد بمقابلته في طريق من الطرق، وكان يلبس في رجليه نعال الحديد ولما ألقى بنفسه في النار فمن شدة حرَّها قذفت فردة من نعاله خارج النار فرآها الناس بعد مدة وظهر لهم ما كان دبَّره في نفسه من الغش؛ فحينئذ حيث لم يحزم رأيه أراد أن ينظم في سلك الآلهة فاننظم في سلك أهل البهتان، ولكن مع ذلك كان له بعض خصال ممدوحة كمحبة وطنه وعدم طمعه.

ولما مات والله ميطون الذي كان بمدينة اخريجانطه أراد جماعة التغلب على تلك المملكة فشرع امبيدقليس في جمع الناس سريعًا، ولكن تلك الفتنة والأجل أن يظهر حب التساوي قسم جميع ما كان يملكه بينه وبين من كان أقل منه مالًا: وظهر هذا الفيلسوف قريبًا من الأولمبياد الرابع والثباتين ومات هرمًا جدًّا والا يعرف مقدار عمره بالتحقيق، ولما مات شيَّد الاغريجانطيون له تمثالًا ليبقى دائم الذكر.

### تاريخ سقراط الفيلسوف

وُلِدَ هذا الفيلسوف في السنة الرابعة من الأولمبياد السابع والسبعين، وتوفى في السنة الأولى من الأولمبياد الخامس والتسعين وعاش سبعين سنة. واتفق الأقدمون على عدِّه من عظاء فلاسفة الجاهلية وأنه ذو فضائل وخصال حميدة، وكان من أهالي أثينا من قرية صغيرة تسمى «الوبيس» واسم أبيه سوفروزين كان نقاش أحجار، واسم أمه فراميت وكانت قابلة تعالج النفساء، تعلُّم أولًا علم الفلسفة على انكسغوراس وبعده على ارخيلبوس الطبائعي، ولكن لا رأى أنَّ النظر في تلك الأشياء الطبيعية لا يجدى نفعًا ولا يجعل للفلسفي خصالًا حيدة تعلق بقراءة علوم الآداب والأخلاق حتى قيل: إنه واضع الحكمة العلمية الأدبية عند جميع اليونان، كما نبَّه عليه الميقرون، في المقالة الثالثة من الأسئلة «الطوصقولانية» وقد تكلم عليه على وجه صريح مع غاية الإطناب في المقالة الأولى، ونص عبارته يظهر لي كما هو رأى جميع الناس أن سقراط هو أول إنسان استخرج الفلسفة من حيز الخفاء، وإن تشبث غيره بذلك لكنَّ هذا الفيلسوف وصل القصد وأظهر منها ما ينبغي سلوكه للإنسان بحيث إنه اشتغل بالبحث عن الخصال الحميدة واللميمة وعن الخير والشر وأعرض عها عدا ذلك قائلًا: أن جميع ما يتعلق بالنجوم والكواكب بعيد من إدراكنا ومعرفتنا ولو فرض أن إدراكنا قوى وتوصلنا إلى معرفة ذلك فلا جدوى لها في تحسين الأخلاق فاقتصر من الفلسفة على البحث المتعلق بالآداب واللائق لأطوار الإنسان وما يليق له مدة حياته.

هذا التفلسف الجديد الذي اخترعه هذا الحكيم صار مقبولًا جدًّا لما أن غرعه عمل بها علم فاقتدى به وأحسن سلوكه على قدر طاقته فأدى حقوق المعاملة البشرية من رعاية مصلحة الوطن صلحًا وحربًا. وهو من بين الفلاسفة المشهورين الذي لم يذهب لقتال ولا حرب كها نبه على ذلك «لوقيانوس» في كتابه المسمى «مخاطبة المتطفلين» إلا مرتين خاب أمل حزبه فيهها وخاطر هو فيهها بنفسه وأظهر الشجاعة جدًّا حتى أنه في إحداهما نجى من الهلاك «زنفون» حين سقط عن فرسه وهو مولى دبره.

فلولا أن سقراط حمله على ظهره وأبعده عن المصادمة وأتى له بحصانه الذي كان انفلت فركبه لهلك بأخذ الأعداء له، ذكر هذه الواقعة «استرابون» وحصل أنه في المرة الثانية حين انهزم الأثينيون وانزعجوا بالكلية وولوا الأدبار، كان هو آخر من ولى دبره وأظهر الجلادة حتى أن الأعداء لما تبعوا المنهزمين من جماعته وجدوه منهيئًا للإقدام عليهم فلم يتجاسروا على تبعية الأعداء.

ذكر هذه الواقعة المؤرخ «اثيته» وبعد هاتين الواقعتين لم يخرج سقراط من مدينة أثينا أصلا، وسلك طريقاً مغايرًا لما سلكه من مضى قبله من جميع الفلاسفة من إذهابهم أغلب أعهارهم في السفر لاكتساب العلوم والمعارف بمحاورتهم لعلماء البلدان، ولكن المبحث الفلسفي الذي تمسك به سقراط يرغب من أطلع عليه في أنه يشتغل بمعرفة أحوال نفسه أولى من أن يتعب نفسه وعقله بمعرفة ما لا يعني من أخلاق الغير وعوائده فاستصوب اجتناب مشقة الأسفار التي لا يمكنه أن يتعلم فيها أزيد عما يتعلمه في أثينا عما يتعلق بإصلاح بلاده وترتيبها الذي ينبغي تقديمه على النظر في عوائد الغرباء، ولما كانت الفلسفة الأدبية علمًا أغلبه عمليات لا عبارات ربَّب قانونًا كلبًا، وهو أنه ينبغي للعاقل أن يسلك ما يأذن به العقل السليم والطبع المستقيم، ولذلك صار من أرباب مشورة المدينة وتعاهد مع الأهالي أن لا يبدي رأيه إلا بها تقضيه القوانين.

امتنع امتناعًا كليًّا عن أن يقر على الحكم المخالف للقوانين، حتى أنه بموجب القوانين حكم على تسعة من رؤساء العساكر بالموت، فقتلوا جميعًا ولم يمتعه من ذلك كونه شق على الأهالي ولا تهديد الأعيان له عليه، لما أنه لاحظ أن صاحب القضائل والشرف لا يليق له أن ينقض عهده ليعجب الناس.

ولم يعهد له وظيفة إلا هذه المرة غير أنه -ولو كان من الآحاد- كان معتبرًا في أثينا بسبب حسن سلوكه وفضائله، بحيث يزيد احترامه عن احترام أرباب المشورة، وأما أحوال نفسه وبيته فكان له بها غاية الاعتناء ويذم من يهمل ذلك، فكان نظيفًا في الملابس والبدن متهيئًا بهيئة الحياء والاحتشام، مع التوسط الذي لم يبلغ درجة المترفهين.

ولم ينزل إلى مرتبة المتقشفين، ومع كونه ليس من أرباب الثروة كان خلبًا من الطمع، فكان لا يأخذ شيئًا من تلامذته، وكان يلوم غيره من الفلاسفة عن يبيع التعليم بالدنيا ويُسَعِّر الدروس بالأثبان عظيمة أو حقيرة، على حسب شهرتهم وكان كثيرًا ما يقول كها نقله (زنفون): عجبًا لمن صناعته تعليم الأخلاق، كيف يخطر له أن يتخذ ذلك مفتيًا؟ أفلا يكفيه على اعتنائه أن ينسب إليه أنه أصلح حال إنسان وأنه اغتنم من تلامذته عبًّا له، أفلا يكون هذا من أعظم المنافع وأدوم الفوائد؟!

وكان انتيفون السوفسطائي من كراهته لبعض أخلاق سقراط أراد تحريمها، فقال لسقراط ذات يوم -في شأن عدم الحرص- الحق معك في عدم أخذك شيئًا من تلامذتك، وهذا دليل صحيح على أنك من خيار الناس، وذلك لأنك لو أردت بيع بيتك أو بعض ثيابك أو متاعك فإنك لا تبيعه إلا بكهال قيمته، فضلًا عن كونك تعطيه مجانًا بلا مقابل، ولما علمت في نفسك أنك لا تعرف شيئًا فلا يمكنك تعليم غيرك عرفت أن الأولى لك أن لا تأخذ إلا على ما يمكنك تعليمه، ويكون أخذك حينئذ أكثر دلالة على فضيلتك من عدم الأخذ رأسًا.

ثم إن سقراط لم يعجز عن إفحام هذا السوفسطائي؛ حيث بين له أن هناك أشياء يمكن استمالها على وجه لائق تارة، وغير لائق أخرى، وأن هناك فرق بين الإنسان الذي يهدي من ثمر أشجاره لأحباثه، وبين من يبيعه لهم، وبالجملة فلا يتوهم أن سقراط كان له عل معين للتعليم كغيره من الفلاسفة اللين كانوا يعطون الدروس في محالهم المعينة في أوقاتها المعلومة عندهم.

وكان من دأبه في التعليم أن يعلم بالمخاطبات والمحادثات في أي زمان، وأي مكان، وأي إنسان، وكان رجل بقال له: ماليطوس اتهم سقراط بعدة ذنوب كبائر؛ منها: أنه لم يعتبر الآلهة المعبودة عند أهالي أثينا، بل أحدث له معبودا والواقع أن هذه التهمة أكذب التهم، وذلك لأن سقراط كان يأمر كل من يسأله في شأن ذلك اتباع ما ينطق به كهانة هيكل الشمس ودلفيس اللذين هما معبودا الأثينين، وكان جواب الكهانة أنه ينبغي لكل إنسان أن يسلك في عبادته مسالك أهل بلده، ولذلك كانت طريقته في القربان كطريقتهم حيث يقرب الأشياء اليسيرة من ملكه قدر وسعه، ويزعم أن ذلك مقبول أكثر من القربانات الشمينة الجسيمة التي يقربها الأغنياء؛ لأن ذلك وسعه، ولم يمكنه أن يعتقد أن المدينة المعبود ما المعبود ما الصلاح.

وبالجملة فلا شيء أوفق للدين وأسهل من الصلوات والأدعية للمعبود، ولكن ينبغي للداعي أن لا يسأل مولاه شيئًا معينًا، بل يفوض له بأن يطلب منه ما يكون صلاحًا لنفسه، وذلك لأنه لو طلب منه مالًا أو جاهًا لكان كمن يطلب منه أن يقيمه في حرابة أو ميدان لعب، مع أنه لا يدري عاقبة ذلك، وبدلًا من كونه يأمر المتدين بعبادة بتركها، كان يأمر من لا دين له بالتدين، فقد بين «زنفون» الطريقة التي سلكها سقراط مع ارستدوموس، الذي كان لا ديانة له ويسخر بالعبادة، فوصّله سقراط إلى عبته الديانة والعبادة، فإذا قرأ القارئ في كتاب زنفون ونظر ما قاله سقراط في القضاء والقدر يتعجب من معرفة فيلسوف في الجاهلية عقائد توحيدية مستقيمة.

وكان سقراط فقيرًا ومع ذلك كان مسرورًا من فاقته؛ لزعمه أن فقره باختباره وأنه لو أراد الغنى لقبل الهدايا التي كانت تأتيه من أحبائه وتلامذته، فإنه كان لا يقبلها منهم ويردها رغبًا عن أنف زوجته التي كانت لا تذوق لذة فلسفته، وكان سالكًا في أمر معيشته مسلك الضيق والصعوبة، حتى اتفق ذات يوم أن السوفسطائي الذي تقدم ذكره تجارى على سقراط وغيره بأنه في غاية الفقر والذل والمسكنة، وأن حالتك هذه لا يقنع بها أحد ولو رقبقًا، وقال له أيضًا: إن قوتك أخشن الأقوات، وملبسك ملبس المساكين، بحيث إنه قميص واحد للشناء والصيف، وأنك داتها جافي الرجلين لا نعل عندك، فقال له سقراط: إنك قد غلطت في هذا واخطأت؛ حيث ظننت أن السعادة إنها هي بالغنى واللذات، والواقع أني ولو ظهر لك فقري في هذه الحالة فإني أسعد منك؛ لأن أرى الغنى المطلق خاصًا بالمعبود، وكلًها اكتفى الإنسان بها عنده ولم ينظر لما عند أرى الغنى المطلق خاصًا بالمعبود، وكلًها اكتفى الإنسان بها عنده ولم ينظر لما عند

ولم يتفق أن أحداً كان أصفى باطنًا من سقراط؛ لأن أحواله كان لا ينشأ عنها إلا التمجب لا سيها في مثل مدينة أثينا التي كان مثل هذا السلوك فيها أمرًا عجبيًا؛ لأن من لم يمكنه بلد المدينة أن يتأشى به كان يعترف له بحسن السير، وأنه على حق، فحسن سلوك سقراط أسرع إليه اعتبر الناس له وانجذبت إليه التلامذة حتى كان جميعهم يؤثر استهاعه على الاشتغالات بالحظوظ والشهوات، وقد عظم جذب قلوب الناس له حيث كان أكثر تشديداته على نفسه قام مقامها السهولة واللين مع التلامذة. وكان أول ما يبدأ بتعليمه لهم الدبانات وكان يحملهم على المعقة والتباعد عن الملاذ، ويقول لهم: إن الانهاك على الملذات يضيع على الإنسان أشرف صفات نفسه وهو الحرية، وكانت طريقته في يضيع على الإنسان أشرف صفات نفسه وهو الحرية، وكانت طريقته في تعليمهم الآداب جاذبة لهم؛ لأنه كان لا يتحرى وقتًا ولا استحضارًا ولا مقامًا عصوصًا، بل بحسب ما ينجلي لقريحته ويخطر بباله من المصادفات، وكان يفتتح التعليم بكيفية سائل، فإذا أجيب تكلم وباحث وناقض وبرهن حتى يغتنح التعليم بكيفية سائل، فإذا أجيب تكلم وباحث وناقض وبرهن حتى يكشف لهم الحقيقة.

وكان يمضي من يومه جزء كبر في تلك الأدبيات؛ ولذا لم يجتمع به أحد إلا وأخذ فائدة جليلة هكذا ذكر زنفون، ومع أن سقراط لم يعقب شيئًا من التأليف ليشهر فضله فيكفيه شاهدًا على الفضائل كتب أفلاطون وزنفون التي نقلا فيها الآداب والمعارف فإنها توافقت نقولها لا سيا فيها يتعلق بالمناظرات عما يدل على استيعابه مباحث المقامات بترتيب حسن والبرهنة على كل مقام بها يليق له، وإن لم تكن ألفاظ تلك الكتب عين ألفاظ سقراط، خصوصًا ما ينقله أفلاطون كها شهد به سقراط نفسه، لما قرئت عليه مخاطباته التي جمها أفلاطون المسهاة «لوسيس المحبة» أما زنفون فكان في نقل العبارات أشد تحريًا من أفلاطون، فكان ينقل الأدبيات التي تقع بين سقراط وغيره كها يسمعها.

ومن العجائب أن سقراط -الذي دائها يحث الناس على العبادة ويعظ الشبان ويأمرهم بالتباعد عن اللذات والشهوات- يحكم عليه بالموت بدعوى أنه كافر بآلهة أثينا مفسد لأهاليه لكن لا عجب حيث كان الوقت وقت اختلال في الدولة وكثرة الظلمة الحاكمين بها فكانوا ثلاثين ظالًا، ولنذكر لك سبب ذلك فنقول.

كان أعظم هؤلاء الظلمة تلميذ سقراط المسمى «اقرسياس» كها كان «القبياده» من تلامذته فزهدا في الفلسفة لما بها من المواحظ فير المناسبة لطمعها وانهاكهها على اللذات فتركاه، فأما اقرسياس فصار أكبر أحداثه بسبب تشديده عليه في اللوم على سوء السير والظلم، فلها صار من جملة الثلاثين لم يتمن إلا إعدام سقراط، خصوصًا وسقراط كان إذا بلغه ظلمهم وحتوهم تكلم فيهم وشنع عليهم مع السب ولا يخاف سطوتهم، ولما رآهم أكثروا القتل في الأهائي والأعيان لم يمنع نفسه من أن قال في شأنهم في محفل الناس: إذا كان راهي البقر تنقص عدية بقره كل يوم ويغادرها نحيفة هزيلة، فمن العجيب عدم اعترافه بأنه لا يصلح لرعايتها، ففهم اقرسياس وخارقليس اللذان كانا رئيسي أرباب الظلم أن سقراط يعنيها بضرب هذا المثل فرتبوا قانونًا ينهى عن تعلم المحاورات بمدينة أثينا، ومع كون سقراط لم يتخذ التعليم حرفة فهم أن المنع من أجله وأن فرضهم منعه أن يتكلم مع من عادته الاجتماع به بمثل هذه من أجله وأن فرضهم منعه أن يتكلم مع من عادته الاجتماع به بمثل هذه الأمثال الأدبية.

فذهب بنفسه لاثنين عن رتبوا هذا القانون ليسألها عن بيان ذلك لكنه حيرهم بدقة أسئلته فلما بهنا وضاقا منه قالا له صراحة: إنك منهي عن محاطبة الشبان أبدًا فقال لهما: فإلى أي زمن تمتد الشبوبية؟ فقالا له: إلى ثلاثين سنة، فقال لهما: إن سألني سائل عن مكانكها أجيبه أو لا؟ فقال خارقليس: نعم أجيه، وقال اقرسياس: إنها أنت منهي عن لمات الناس الذين كلت مسامعهم من كلامك،

فقال سقراط: إن سألني من تبعني ما هي الشفقة والإنصاف، فهل أجيبه؟ فأجابه خارقليس بقوله: نعم ورعي البقر أيضًا، معرضًا له بالمثل السابق، وقال: احذر أن تكون سببًا في نقص البقر، ففهم سقراط أنه لا ينبغي الانساع معهم في الكلام بأزيد من ذلك، وأن مثل البقر أغضبهم منه غاية الغضب، ولما رأى هؤلاء الظلمة ما اشتهر به سقراط عند الناس من الفضائل أحبوا أن يمهدوا للانتقام منه بتبغيض الأهالي فيه أولًا؛ فأمروا رجلًا يقال له دارطوفان، بذلك فاخترع لهم حكاية طويلة سهاها بالسحاب، وهي كناية عن أمثال في تقبيع من يظهر خلاف باطنه، فلما اجتمعت الأهالي في لعب عمومي صار ينزل هذه يظهر خلاف باطنه، فلما اجتمعت الأهالي، ومن يسمع يخل فانتدب عند ذلك ميليطوس وعرض نفسه وقال: إن ذنب سقراط كبير محتو على ذنوب؛ وذلك ميليطوس وعرض نفسه وقال: إن ذنب سقراط كبير محتو على ذنوب؛ وذلك ميليطوس وعرض نفسه وقال: إن ذنب سقراط كبير محتو على ذنوب؛ وذلك على احتقار أهاليهم وحكامهم فيستحق القتل.

ومع تعصب هؤلاء الظلمة عليه خصوصًا اقرسياس وخارقليس اللذين كانا من تلامذته لو انقاد سقراط واحتج عن نفسه في ما اتهموه فيه لعفوا عنه، لكن منعه كبره ولم يرض بدفع الغرامة متعللًا بأن دفعها نوع اعتراف بالذنب، ولما طلبه القضاة ليقضي على نفسه قال جيئة الكبر: إن حقي أن يكون مصرفي مدة حياتي من خزينة المدينة، فهذا كله أوجب الجميع أن يقضوا بموته.

كان فيلسوف يسمى لوسياس ألف أمثالًا ليستعملها، فقر أها بين أيدي المقضاة، فلم أها سقراط قال: إنها عظيمة، وردها لصاحبها قائلًا: إنها لا تصلح لي، فقال لوسياس: كيف لا تصلح لك وقد أعجبتك؟ فقال له: يا صاحبي يوجد في الثياب والنعال ما هو عظيم لكنه لا يصلح لكل أحد، ومدح سقراط تلك

الأمثال كما في محله غير أن لوسياس لما كان سالكًا فيها مسلكًا لا يصلح لعدل وطهارة نفس سقراط قال ما تقدم.

ثم إنه لما حكم عليه بالموت وضع في السجن فبعد مدة أيام أعطوه نباتًا سميًّا فابتعله ومات منه، وهذه كانت طريقتهم في كل من حكموا بموته.

ذكر ديوجينس لايرقه أن سقراط تزوج في عمره بامرأتين لم يعرف منها إلا حال وزنتيثه التي أعقب منها ولده وطنبورقليس، وكانت مشهورة بسوء الخلق وكان يتحملها كثيرًا، حتى إنه لما سئل هن سبب نزوجها، قال: إن أردت ذلك لأجل أن أتحمل أخلاق الناس كلهم متى تجللت لتحمل هذه المرأة، وكان يدعي أن معه قريبًا من الجن يهديه لبعض الأمور، حكى ذلك أفلاطون وغيره من قدماء المؤلفين، بل كثير منهم كتب في هذا الشأن بخصوصه، ونوفي في السنة الأولى من الأولمبياد الخامس والتسعين وهمره ثهانية وسنون سنة.

## تاريخ أفلاطون الفيلسوف

وُلِلَا هذا الفيلسوف في السنة الأولى من الأولمبياد الثامن والثهانين، وتوفي في أول الأولمبياد المتعم مائة وثمانية، وعمره إحدى وثمانون سنة.

كان لوفور عمله وشهرة مذهبه يلقب الإلهي، وكان من أشهر عشيرة في أثينا التي هي ميلاده، وكان ينسب من جهة أبيه المسمى اريسطون إلى قدروس ومن جهة أمه بيريقتيون إلى سولون، وكان يسمى أولًا ارسطوقليس، ولما كان ذا قامة طويلة ضخيًا عظيم الجبهة عريض الأكتاف سمي باسم أفلاطون واشتهر به لاغير.

حكي أنه في صغره يقطر النحل العسل على شفنيه فتفول له من ذلك بالفصاحة العجيبة، وكان كذلك حيث امتاز بها في البونان، واجتهد في الشعر من صباه وعمل أبياتًا عزنة وقصيدتين في التوجع من صروف الدهر، ثم لما أخذ في تعلم الفلسفة أحرق ذلك بالنار، وسلمه أبوه لسقراط ليعلمه وعمره إذ ذلك عشرون سنة، وكان سقراط رأى في الليلة التي حضر إليه صبيحتها كأنه أمسك بطير صغير وضمه لصلره، ثم ظهر ريشه ونشر جناحيه بقوة وصعد الهواء بسرعة وغنى بصوت حسن، واستمر على ذلك، فلما أتاه صبيحتها أفلاطون فسر تلك الرؤيا به وأنه ستكون له شهرة عظيمة، فاستمر أفلاطون متعلقاً بسقراط مع الصداقة، فلما مات اجتمع برجل يسمى أقراطولس، كان يتبع طرق هيرقليطس واجتمع بحكيم آخر يسمى هرموجينيس كان يتبع بمنيدس، فلما بلغ من العمر ثماني وعشرين سنة ذهب إلى مدينة ميغار للتلقي مع بقية تلامذة سقراط عن إقليدس، ثم ذهب منها لمدينة القيروان فتعلم فيها العلوم الهندسية على ثيودورس، ثم توجه إلى عملكة إيطاليا؛ لأجل أن يسمع العلوم الهندسية على ثيودورس، ثم توجه إلى عملكة إيطاليا؛ لأجل أن يسمع

الفيثاغورسيين المشهورين الذين هم فيلوليوس وارخيتاس الطارنتي واوريتوس، فلم يقتع بها تعلمه من هؤلاء المعلمين العظام بل توجه لمصر للتلقي عن حكمائها وقسسها، وكان عازمًا على السفر إلى بلاد الهند للتعلم عن المجوس لولا المحاربة في بلاد آسيا.

ثم لما تمم أسفاره رجع إلى أثينا واستوطن بقرية تسمى اكلميه، وكان هواؤها غير معتدل، وإنها اختار استيطانها لأجل هضم سمنه وصحة طبيعته فنفعه ذلك، فمرض أولًا بحمى الربع التي مكثت معه سنة ونصفا، ثم لما سلك الحمية والقناحة ذهبت عنه، وحاد أكثر مما كان في الصحة، وحضر القتال ثلاث مرات؛ الأولى: بمملكة تناغرا، والثانية: بمدينة قورنثه، والثالثة: بجزيرة ديلوس، وانتصر الحزب الذي كان هو معهم في المرة الأخيرة، وسافر أيضًا ثلاث مرات إلى علكة سيسيليا.

«المرة الأولى»: كانت للفرجة ومشاهدة نيران جبال اتنا، وكان سنه إذ ذاك أربعين سنة، فذهب إلى الملك دينيس ألهرم الظالم الذي كان يتمنى كثيرًا رؤية أفلاطون، فأدته جراءته إلى التكلم مع هذا الظالم في أمور سلطنته وخاطر بنفسه ولو لا شفاعة «ديون»، و«ارسطومين» عند الملك لقتله، ولكنه أعطاه لبوليدس الذي كان بجانبه رسولًا من ملك لقدمونيا، وأمره أن يتصرف فيه كالرقيق، فذهب به إلى مدينة «جينا» وباعه فيها، وكان أهل تلك المدينة قد شددوا في أن من مر من الأثينين بجزيرتهم يقتلونه، فأحب قرمندل إجراء هذا القانون عليه وتتله فأسعف هذا الحكيم بعض كبارهم، وقال؛ إن هذا لا يجري على خاصة الفلاسفة، فاكتفوا ببيعه فمن حسن حظه اشتراه انقرسيس القيرواني كان بتلك المدينة إذ ذاك فدفع فيه من المعاملة التي تسمى مينة عشرين، وبعثه لأصحابه المدينة إذ ذاك فدفع فيه من المعاملة التي تسمى مينة عشرين، وبعثه لأصحابه

بأثينا، فأما بوليدس القدموني فهزمه قبرياس ولم يرجع عنه حتى هلك غريقًا؛ وسبب ذلك بيعه لأفلاطون الفيلسوف كما أحبر بذلك بعض الجان أفلاطون وبلغ دينيس الظالم أن أفلاطون رجع لأثينا فخاف أن ينتقم منه بحث الناس على مقاتلته، فكاتبه بطلب الصفح والعفو عن زلاته فأجابه أفلاطون بأنه لا بكن عندك شاغل من ذلك لحصول الصفح وأيضًا فاشتغالي بعلم الفلسفة حفظ فكرتي عن تخيل مثل ذلك ثم إن بعض الأعداء عير أفلاطون بأن دينيس الملك أهمله وطرحه من فكره، فقال أفلاطون: إن دينيس لم يترك أفلاطون بل أفلاطون هو الذي ترك الملك وأهمله.

«المرة الثانية»: ذهب إلى سيسيليا في مدة الملك دينيس الأصغر بقصد وعظه وأمره بإعطاء الحرية لأهل بلاده، أو أن يسير فيهم في الحكم على منهج حسن فأقام بها أربعة أشهر فلها وجد أن الملك لم تنفعه الموعظة بل نفى من مملكته «ديون» واستمر في سياسته على طريقة أبيه الظالمة؛ رجع إلى أثينا رغبًا عن هذا الملك مع احترامه له غاية الاحترام وبذله الجهد في إقامته عنده.

المرة الثالثة»: ذهب لتلك المملكة يترجى الملك في إعادة الديون المنفى، وأن يتجرد عن ظلم السلطنة، فوعده الوفاء بذلك، ثم لم يوفه فلامه أفلاطون بخلف الوعد وأغاظه غيظاً شديدًا حتى أنه خاطر بنفسه للهلاك فلولا أن ارخيتاس الطارنتي بعث رسوله للملك بسفينة يحضر فيها أفلاطون وترجى الملك في الصفح لأملكه ولما حضر هذا الرسول فمن شدة الاعتناء بشفاعة ارخيتاس؛ أطلق أفلاطون وأنزل له في السفينة أهبة السفر ورجع أفلاطون إلى أثبنا عازمًا على عدم الخروج منها فقابله أهلها بالاحترام الكلي وسألوه أن يكون من أهل حكوماتهم فامتنع ورأى أن ذلك مع تغير أخلاقهم وعوائدهم لا ثمرة من أهل حكوماتهم فامتنع ورأى أن ذلك مع تغير أخلاقهم وعوائدهم لا ثمرة

فيه، ومع ذلك فكان مشهورًا محبوبًا في سائر اليونان حتى في المواسم الألمبيقية يرونه كأنه إله نزل من السهاء. ومع ما كان لليونان على اختلاف أعهم من شدة الرغبة في هذه المواسم حتى اشتهروا بها في كل جهة كانوا متى حضر هذا الفيلسوف يتركون سائر ألعاب الموسم ويعمدون للتأنس بمخالطته ونظره.

وعاش أعرب مدة حياته ملازمًا للعفة والقناعة والتحفظ من الشهوات حتى من الصبى، وكان نادر الضحك وكان أميرًا على نفسه في هواها وكان لا يغضب أبدًا حتى أن شابًا من ملازميه ذهب إلى أهله ذات يوم فوجد أباه غضبًا فتعجب غاية العجب ولم يستطع منع نفسه من الضحك؛ لكونه لم ير ذلك مدة ملازمته لأفلاطون، ولم تشمئز نفس أفلاطون إلا مرة واحدة على عبده عندما أذنب ذنبًا جسبيًا، ومع ذلك يعاقبه بنفسه قائلًا: لا يليق لي مع يسير من الغضب استفياء العقوبة، بل أمر واحدًا من عبيده فعاقبه.

وأفلاطون كان سوداوي الطبع كثير الفكر والتأمل، ومع ذلك كها ذكره ارسطو كان لبنًا رفيقًا بشوشًا، بل بها يهازح مزحًا لطيفًا، وكان يشير أحيانا على «ديون» و«زنقراطس» اللذين كانا في أخلاقهها صعوبة بالتخلق بالبشاشة كمي يقبلا عند الناس وتكون لهما أخلاق حميدة.

كانت تلامذته كثيرة من مشاهيرهم اسبوسييس ابن أخته وبوتونه زوجة اوريمندون، ومنهم أيضًا زنقراطس القلسدوني وأرسطو الشهير ويقال: إن منهم أيضًا ثيوقراطس، وكذلك ديموثينس كان يتنمي إليه، ويدل على أنه تلميذه أنه ذهب إلى محل ليحتمي من بطش الطباطر، به فبمث له انطباطر رجلًا اسمه ارخياس؛ ليخرجه من ذلك المحل وأمره أن لا يقتله، فذهب ارخياس إليه وصار يتخيل عليه ويقول: له اخرج من هذا المحل ولا ضرر

عليك فلم يقيل منه، وقال: معادّ الله بعدما سمعت من زنقراطس وأفلاطون أن الأرواح باقية لا تفنى فهل مع ذلك يمكنني أن أؤثر حياة الذل على موت العز؟

وكان من جملة تلامذته (لاثينيا) و(اكسيوسه) اللتان كانتا تلبسان زيّ الرجال؛ للياقته بالتعلم الذي شرعتا فيه، وكان أفلاطون يعتني بعلم الهندسة اعتناء تامًّا ويقول: إنه لازم لتعلم الفلسفة حتى كتب على باب المدرسة لا يدخلها إلا الماهر في علم الهندسة.

جميع كتب أفلاطون ما عدا المراسلات تلاشت وذهبت بالكلية ولم يبق من المراسلات إلا اثنا عشر كانت على منهج المخاطبات ولا مانع من قسمتها ثلاثة أتواع: الأول: في رد شبه السوفسطائية، الثاني: في كيفية تعليم الشبان، الثالث: فيها يليق بمن يلغ سن الرجولية، ويمكن أن تقسم بملحظ آخر إلى أقسام أخر:

المقسم الأول: المخاطبات التي حكاها عن نفسه كها في مقالاته القانونية وغيرها مما دوَّنه على أنه مذهب له بها فيه من الاجتهادات.

القسم الثاني: ما حكاه على لسان غيره من الفلاسفة مثل سقراط والنبنا وابوميلينيس، والزنون، فإن حكايته له تشبه ترجيحه مع عدم الجزم به ومع كون ما قاله أفلاطون في مخاطباته عن لسان سقراط صحيحًا جاريًا على نسق سقراط في تأليفاته وجدله، فلا تظن أنه عين مذهب سقراط حيث إن سقراط نفسه لما قرأ عليه مخاطبة أفلاطون التي سهاها الوسيس المحبة، كذبها وقال: لقد قولني هفا ما لم أقل كانت طريقته في التأليف بليغة متوسطة لم تنحط إلى رتبة المثير والحكايات ولم ترتق إلى رتبة الأشعار في البلاغات، كما شهد له بذلك تلميله أرسطو وقال (قيقرون) الأدبب: عبارة أفلاطون شريفة منيفة بحيث لو

نزل شيء من الوحي على لسان البشر لما تميز عن كلامه، وكان بانسيوس يسمي أفلاطون اومسيروس الفلاسفة أي بليغهم ولذا كان بعضهم إذا مدح حكمه يقول: إنها اوميروسية وإلهية.

وقد دون مذهبه في ثلاثة من مذاهب الفلاسفة فتيع هيرقليطس في الطبيعيات والمحسوسات وتبع فيثاغورس فيها وراء الطبيعيات وفي العقليات وتبع سقراط في القوانين والآداب وفضله على الاثنين فاقتدى به وحده في ذلك، ذكر لوطرقس في المقالة الأولى من كتابه المسمى آراء الفلاسفة في الفصل الثالث أن أفلاطون قال بثلاثة أصول: الإله والمادة والإدراك، فالإله يشبه عقل العقول، والمادة تشبه السبب الأول للتولد والفساد، والإدراك كجوهر روحاني قائم بذات الإله، نعم عرف أن العالم خلقه إله ولكنه لم يعن أنه مخلوق من عدم عض، بل عني أن الإله إنها نظم من تلك المادة القديمة هذا العالم وشكله بإلاشكال المتنوعة بمعنى أن الإله أخرج المادة من حيز العمى إلى حيز الظهور وميزها عن بعضها حتى صارت هذا العالم الشبه بمعيار يصور البيت بالآلات الماض ة كالحجر وغيره.

كان الناس يقولون: إن أفلاطون يعرف الإله الحقيقي معرفة جيدة، وهذا إما من جودة ذهنه أو مما أطلع عليه من كتب العبرانيين، لكن ينبغي لنا أن نقول كما قال ماري بولس: إن أفلاطون كان من الجهاعة الذين يعرفون الله حق المعرفة لكنهم ناهوا بسبب مذاهبهم ولم يعظموه كواجب الألوهية بل ضلوا فوقع من أفلاطون في كتابه المتعلق بالالهيات أنه نوع من الآلهة مراتب ثلاث: علويين ومتوسطين وسفليين، فالعلويون: على زعمه هم سكان السهاء المرتفعون على جميع العالم وبسبب علو مسكنهم وطبيعتهم لا يتمكن الإنسان من مخالطتهم إلا

بواسطة المتوسطين الساكنين في الهواء ويسمون جنا وهؤلاء المتوسطون: كوزراء العلويين بالنسبة للعالم؛ لأنهم يوصلون إليهم الأوامر ويقبلون القربان والنفور للعلويين وكل واحد منهم يحكم إقليبًا من العالم وهم الرؤساء في الكهانة والأخبار بالمغيبات وهم المخترعون لحوارق العادات، والظاهر أن أفلاطون نسج ذلك على منوال ما وجده في الكتب الساوية من وظائف الملائكة.

النوع الثالث السفليون: جعل مسكنهم الأنبار وسياهم أنصاف آلمة وجعلهم رسل المنامات والعجائب كالآلمة المتوسطين، وزعم أن جميع عناصر المعالم وسائر أجزائه عتلئة بهذا النوع الثالث، وقال: إنهم قد يظهرون في بعض الأحيان لأبصارنا ويختفون أحيانا، والظاهر أن قلماء حكياء الأمم غير المتمدنة أسسوا مذاهبهم وألفوا كتبهم في الأمور السفليات ونحوها من هذه الأصول.

كان أفلاطون يتعلم تناسخ الأرواح بالطريقة التي تعلمها من فيناغورس ثم اتخذ ذلك طريقة له وسلك فيها منوالا خاصا به غير منوال فيناغورس كما يوجد في خاطباته ومع ظرافة خاطبته المتعلقة ببقاء الروح وقع فيها في غلط فاحش من جهة زهمه أنها مركبة من جزئين جساني وروحاني، ومن جهة قوله إنها موجودة قبل الجسم وإنها أتت من السياء؛ لتدخل في الأجسام المختلفة؛ لتحيى بها وتعود إلى السياء بعد أن تطهر من المحال التي كانت فيها، ثم بعد مضي حملة سنين تروحن بالثاني عدة أجسام مختلفة فهي دائيا متنقلة بين طهارتها من الأجسام تارة وتنجسها بها أخرى ومن السياء إلى الأرض ولما كانت عقيدته أن الأرواح لا تخلو بالكلية عها أدركته سابقا في تواردها على الأجسام المختلفة؛ زم منها ما هو تذكار لما سبق لها إدراكه،

وكاد ينمحي منها وبني على ذلك سبق الأرواح في الوجود على الأجسام.

ولا حاجة إلى بسط آراء هذا الفيلسوف زيادة عن ذلك، بل يكفينا أن نسلك مسلك الاختصار، ونقول: إن مذهبه في محلات كثيرة مبتكر ذو شأن عال بنوه بكون صاحبه حريًّا بها لقب به من أنه إلهي وباعتباره في أعلى رتب الفلاسفة. توفي هذا الفيلسوف في السنة الأولى من الأولمبياد المتمم مائة وثمانية وكان عمره إحدى وثمانين سنة ووافق يوم وفاته يوم ولادته.

## تاريخ انتيثينوس الفيلسوف

كان تلميذًا لسقراط، وعصريًا لأفلاطون وغيره من بقية التلامذة. انقسمت تلامذة سقراط بعد وفاته ثلاث فرق مختلفة: فرقة تسمى الكلبية، وفرقة تسمى الإشراقية وكان انتينوس شيخ الإشراقية ويُقال هم أفلاطونية، وفرقة تسمى القيروانية، وكان انتينوس شيخ الأولى وسميت بقلك ؛ لأنهم كانوا في معيشتهم مثل الكلاب، وقيل: لأن عل تعلمهم كان بعيدًا جدًّا عن باب من أبواب أثينا يسمى باسم يوناني قريب من معنى كلب.

كان والله من أثينا واسمه كاسمه وكانت أمه رقيقة، وحين كان يقال له: إن أمك من أرقاء افروجية، يقول: لا عيب في ذلك؛ لأن التي تزعمها البونان أم الآخة المساة قبلة كانت أيضًا من تلك البلدة. أول تلمذته كانت لعلمه الخطيب جرجياس، ثم اشتغل بتعليم طائفة مخصوصة، وكان بليغًا فصيحًا عذب الألقاظ؛ فلذا هرع الناس إليه من سائر المواضع؛ ليسمعوه ثم بلغه صبت سقراط وشهرته فاشتاق إليه وذهب لسياعه؛ ثم عاد مسرورًا منه جدًّا حتى أنه استصحب تلامذته وعاد بهم إليه، وطلب منهم أن يكونوا إخوانه بمكتب سقراط وأنه لا يأخذ لنفسه بعد ذلك تلاملة، وكان مسكنه بمينا بوره فكان مستركل يوم أربعين فلوة؛ ليسر برؤية سقراط وسياعه ورواية العلوم الحكمية

كان أستاذًا لكن كان سالكًا في معيشته مسلك الضيق والصعوبة، وكان دائيًا يدهو الإله أن قضى عليه بالإنكباب على الشهوات أن يسلب عقله، فكان يجنع للصعوبة جدًّا حتى في حكمه على التلاملة، وكان إذا سُئل عن ذلك يقول: أقلبس الطبيب يسلك مثل هذه الطريقة مع المرضى، وهو أول من لبس العباءة العريضة المبطنة، واتخذ الحُرج والعصا؛ فلذا صارت هذه الثلاثة خاصة بالكلبية، وبغيتهم التي يظنون أنهم بسببها يتمتعون بسعادة أبدية.

كان لا يأخذ من لحيته شيئًا، بل كان لا يعتني بشأن ملبسه، كان لا يعلق آماله إلا بالعلوم الأدبية، ويقول: إن غيرها من العلوم لا فائدة فيه بالكلية، كان يعظ الملك ويحثه على اتباع المحامد وينهاه عن المفاخر.

كانت الكلبية تستعمل التشديد والصعوبة في معائشهم، وكانت أقواتهم خصوصًا الفواكه والقبول لا بشربون سوى الماء، ولا يجدون مشقة في النوم على الأرض، وكانوا يقولون: إن خصوصية الإله عدم احتياجه لشيء أصلًا فأشد الناس قربًا للألوهية أقلهم احتياجًا، وكانوا جميعًا يفتخرون باحتقار الأموال والحسب وجميع الصفات سواء كانت من الفضائل والفواضل، وغاية الأمر أنهم كانوا لا يخجلون من شيء أبدًا، ولا يخشون المعرة حتى من الأمور الفاضحة، ولا يعرفون الحياء فلا يحترمون أحدًا.

كان هذا الفيلسوف في غاية الفطنة وصفاء العقل، وكان أنيسًا جدًّا يتكلم في كل مجلس بها يعجب أهله، واشتهر بقوة العزم والشجاعة في واقعة "تناغراه، وحصل له من يذ الاعتبار والاحترام وسُرَّ من ذلك سقراط جدًّا، ثم بعد مدة من الزمن قيل لسقراط: إن أمه افروجية، فقال متعجبًا: أتظنون أن مثل الرجل العظيم ينشأ من رجل وامرأة أثينين، ثم إن سقراط لم يتهالك نفسه بعد أن عَيِّره بأنه متكبر.

نظره سقراط ذات يوم وهو يوجه خروق عباءته لجهة الناس فصاح به سقراط، وقال له: قد ظهر كبرك من خلال هذا الخرق، لما بلغ هذا الفيلسوف أن الأثينين يفتخرون بأنهم ولادة المدينة التي هي سكنهم؛ فسخر منهم، وقال مستهزئا بهم: وكذلك الهوام تشارككم في هذا الافتخار؛ حيث تقيم دائبًا بمحل ولادتها، كان دائبًا يقول: نسيان الشر أنفع علم للإنسان، جاءه رجل بابنه ليكون تلميلًا له، وسأله ما الذي يجتاجه ابني حالًا؟ فأجابه يحتاج إلى كتاب جديد وقلم ولوح جديدين، قاصلًا يللك إفهامه أن عقل ولده كشمعة لم ينتقش فيها شيء، سُئل مرة: ما الذي ينبغي طلبه في الدنيا؟ فأجابه موت الانسان معيلًا.

حصل له خيظ شليد من حُسَّاده الذين كانوا يرحاهم حسدهم دانيًا كرعي الصدأ للحديث، فكان يقول: لو خُيِّرت بين أن أكون خرابًا أو حاسدًا لاخترت أن أكون خرابًا؛ لأن الغربان لا تأكل إلا الميتة، وأما الحُسَّاد فإنهم يأكلون لحوم الأحياء.

اتفق أنَّ شخصًا قال له: إن الحرب يأخذ أشقياء الناس، فقال له: يأي بأشقياء أكثر مما أخل سألوه ذات يوم عن الألوهية فقال: لا شيء يُشبه الإله فمن الجنون تعرض الإنسان لمعرفته بحاسة.

كان يقول: يلزم إكرام الأحداء؛ لأنهم أول مبادر بكشف العيب وإفشائه، فبهذا هم أنفع من الأحباب لحملهم لنا على الاستقامة والرجوع عن المعايب، كان دائيًا يقول: يلزم الإنسان محبة الصديق الصالح أكثر من عبة القريب؛ لأن لحمة القضيلة أقوى وأكد بكثير من لحمة القرابة.

وقال انتظام الإنسان في سلك قليل من الحكهاء المتعصبين على الجم الغفير من الحمقى أولى له من العكس، سمع ذات يوم كثيرًا من الأراذل يمدحه، فقال: ما الذي صنعته من سيئ الأفعال حتى مدحني هؤلاء الأراذل؟!

كان يزعم أن الحكيم لا يلزمه أن يجري على نهج القوانين، بل يجب عليه العمل بمقتضى حميد الحنصال، كان لا يستغرب شيئًا أبدًا، ولا يحصل له غم من مصيبة لما أنه متبصر في الأمر قبل وقوعه متهيئ لعاقبته مستعد لكل ما يحدث من النكبات.

كان يقول: الحكمة والشرف شيء واحد، والشرف إنها هو الحكيم، قال: الاحتراس كالسور المحكم لا يمكن هدمه ولا أخذه بغتة، وقال أيضًا: إن آمن الطرق لبقاء الذكر هو معيشة الإنسان صالحًا، ولا يكمل حظ امرئ إلا إن كان عنده عزم سقراط وقوته.

سأله رجل ذات يوم أي النساء أحسن في التزوج؟ فقال له: إذا تزوجت بقبيحة المنظر فإن نفسك تنفر منها عاجلًا، وإذا تزوجت بجميلة فربيا زاحمك الرجال عليها، رأى يومًا رجلًا زائيًا بمتزوجة خاف زوجها فهرب فصاح به يا مسكن، كان يمكنك اتقاء هذا الخطر بفلس للمعدة بذلك

كان يحرض تلامذته على الاستكثار من الزاد الذي لا يعتريه ضياع، كان يقول: ينبغي للعاقل أن يتمنى لأعدائه كل شيء ما عدا الحكمة، كان إذا ذُكرت عنده التنعات يقول: يا رب، لا تجعلها إلا لأولاد أعدائنا، وكان إذا رأى امرأة ظاهرة في الحُلي والزينة يذهب حالًا إلى بيت زوجها ويطلب منه أن يُريه حصانه وسلاحه، فإذا ظهر له حسنها أذن لزوجته أن تفعل جميع ما تروم، حبث إن زوجها يحميها ويدفع عنها الغير، أما إذا لم يظهر له ذلك، فإنه يأمر المرأة بنزع سائر الحلي والزينة شخافة استيلاء جبار عنيد عليها فلا يمكن زوجها دفعه ورده

عن هنك حرمتها.

اتفق أنه أمر الأثينين -ذات يوم- أن يحرثوا الأرض على الحمير والخيل على خلاف المعهود عندهم، فقالوا له: هذا غير مناسب، والحمير لا يمكنها ذلك، فقال لهم: لا ضرر أوليس أنكم تختارون للحكومة قضاة لم تخبروهم هل يصلحون لذلك أو لا، بل تكتفون بمجرد اختياركم إياهم، وقيل له ذات يوم: إن أفلاطون يذمك، فقال: قد شاركت الملوك في ذلك، والنفس الخبيئة؛ هي التي تسيء من أحسن إليها.

كان يقول من العجب: إن الناس يتعبون في تنقية القمع من خليطه، وفي نفي العساكر غير النافعة مع حدم تطهيرهم الجمهورية من الحُسَّاد لها، كانوا يلومونه على معاشرة من قبحت سيرتهم، فكان يقول: ماذا يضرني في ذلك؛ لأن الأطباء يخالطون المرضى كل يوم من غير أن تمسهم حماهم.

كان جَلِّنًا صبورًا، وكان يعظ تلامنته، ويحثهم على تحمل الشدائد، والَّا يتأثروا من سَبُّ وذمُّ يقال فيهم، كان يلوم أفلاطون على مجته التفاخر والتماظم؛ لأنه كان دائيًا يسخر من هذا الأمر، كان إذا قيل له: ما الذي اكتسبته من الفلسفة؟ يقول اكتسبت أنه يمكنني أن أتسامر مع نفسي، وأن أفعل بالطوع والاختبار ما لا يفعله فيري إلا بالقهر والغلبة. كان دائيًا يقر ويعترف لمعلمه سقراط بالمعارف، والظاهر أنه هو الذي أخذ ثأر سقراط بعد موته، وذلك أن جماعة أتوا من آخر بلاد البحر الأسود ليسمعوا سقراط فأخذهم انتيثينوس، وذهب بهم إلى انوطوس أحد من حكم بقتل سقراط، وقال لهم: هذا الرجل أحكم من سقراط، وهو الذي تَسبَّب في موته بشكواه فهيج ذكر سقراط الحاضرين حتى طردوا انوطوس خارج المدينة حالًا، وقبضوا على ميليطوس

١٢٢ ـــــــ تاريخ الفلاسفة

المتهم الثاني لسقراط وقتلوه.

مرض انتيثينوس بداء السل، والظاهر أنه كان يؤثر الحياة بهذا الداء على الموت السريع؛ لأن تلميذه ديوجينس دخل عليه ذات يوم في غرفته، وتحت عباءته سكين، فقال له: هذا الفيلسوف ما الذي يخلصني مما أقاسيه؟ فأخرج تلميذه السكين من تحت عباءته، وقال له: هذه هي التي تخلصك، فقال له: إنها أعني الخلاص من الآلام لا الخلاص من الحياة، والظاهر -أيضًا- أن هذا الفيلسوف كان يفتخر بأن واضع مذهب الكلبيين -في الأصل - هو هرقول الذي يعتقدونه نصف إله، كما يدل لذلك ما قبل في الشعر المنظوم عن لسان حال هذا الفيلسوف.

## تاريخ ارستيب الفيلسوف

كان هذا الفيلسوف في عصر أفلاطون مدة الألبياد السادس والتسمين، وكان من مدينة القيروان التي هي من مدن ديرقاه فحمله صبت سقراط وشهرته على هجر وطنه والتوطن عند سقراط بمدينة أثينا؛ ليتلقى عنه ويسر سساعه وملازمته، فصار من أعيان تلامذته، ولكن سلك مسلكًا مخالفًا للأصول المقررة في هذا المكتب العظيم، فاخترع في الفلسفة المذهب المسمى القيرواني؛ بسبب أنه من تلك المدينة.

كان ذكي المعقل جدًّا، سريع الجواب، بليغًا في كلامه، وكان دأبه التملق في تعظيم الملوك والمتظاهرين، وكان مستعدًا لجميع ما يطلبونه منه، وكان يباسطهم ويضاحكهم فيسلب منهم جميع ما يريد، وكانوا إذا تقصوه بسبب أو فيره يتلقاه منهم بوجه المهازجة، حتى لا تقع بينهم منافسة، ولو أرادوا ذلك وكان بالتحيل والتداخل يبلغ أغراضه مها كانت، لا يتكلر من شيء أبدًا، بل كانت الأشياء كلها مستوية عنده، وقال له: أفلاطون يا ارستيب، مَنْ مثلك نستوي عنده ثباب الصعاليك وخُلع الملوك؟ قال ((هوراقس)) في شأنه: إنه ظهر بجميع المظاهر، واكتفى باليسير في زمن تمكنه من حيازة الكثير.

هذه الأوصاف صيرته عند الملك دينيس الطالم في خاية القبول، فكان عنده بمنزلة جلسائه جيمًا، وكان يذهب دائيًا إلى سرياقوس مدينة هذا الملك لما عنده من المآكل اللذيذة، وإذا سئم منها تردد على أمراء الدولة، ومن حيث كونه أفنى عمره في دواوين الأمراء سَبًّاه ديوجينس الكلبي -الذي كان موجودًا في زمنه-الكلب الملوكي.

اتفق ذات يوم أن دينيس الملك بَصَقَ في وجهه فبعض من كان بالمجلس استصعب ذلك جدًّا، وأما ارستيب فلم يُظهر سوى الضحك، وضرب مثلًا بأن الصياد يتحمل مشقة الصيد، حتى يبتل بالبحر لصيد سمكة صغيرة، فكيف لا أتحمل ربق الملك لصيد الحوت الكبير.

اتفق أيضًا أن دينيس المذكور كان في نفسه منه شيء، فلما وضع الطعام وتهيئوا للأكل، أمر الملك دينيس أن يجلس في المحل الأخير، فلم يتأثر من ذلك، ولم يغضب، وقال للملك عن ذلك الظاهر: إنك أردت أن تشرف بي هذا الموضع.

كان ارستيب من تلامذة سقراط وهو أوهم طلبًا لأجرة التعليم، ولأجل أن يصير ذلك مأذونًا فيه من شيخه بعث له ذات يوم من نقود ذلك الوقت بعشرين تطعة فلم يقبلها سقراط وغضب مدة حياته من سلوك هذا التلميذ، والظاهر أن ارستيب لم يبال بذلك، ولم يتغير منه، وكان إذا قبل له: إن معلمك كان كريبًا شريف النفس لا يطلب من أحد شيئًا، يقول: شتان بين حالي وحاله، حيث إن سائر أمراء مدينة أثينا وأعيانها كانوا يفتخرون بإرسالهم لسقراط جميع ما يحتاج، حتى أنه كان كثيرًا ما يرد أكثر ما يهدى إليه ويستغني بالبعض، أما أنا فهيهات أن يأتيني علوك دنيء يتذكرني بإعطاء ما اتقوت به ويطلب مني عليه أن أعلمه.

أرسل بعض الناس ولده إليه ليعلمه وطلب منه أن يعتني بتعليمه فطلب منه ارستيب خسين من دراهم ذاك الوقت، فاستعظم ذلك أبو الغلام وقال: كيف أدفع خسين مع أني يمكن أن أشتري بها مملوكا؟ فقال له ارستيب: اذهب واشتر بها مملوكا ليكمل لك خادمان، وليس هذا من حرصه فإنه كان فيه كرم، وإنها قصد بأخذ الأجرة أن ينفقها ولبين أن ذلك عما ينبغي.

اتفق ذات يوم أنه ركب البحر في سفينة، فاخبره بعض الناس أن السفينة التي أنت فيها سفينة لصوص السفن، فعند ذلك أخرج جميع ما معه من الدراهم، وأظهر أنه يعدها وتركها تتساقط في البحر، ثم تنهد حتى كأنها سقطت منه بلا قصد وقال بصوت لا يسمعه إلا من دنا منه: كوني أخسر أموالي أولى في من أن أخسر نفسي بسبب الأموال.

اتفق أنه كان ماشيًا وعبده خلفه فظهر له أن العبدُ لا يُسرع مثله في المشي؛ لثقل ما يحمله من الدراهم، فقال له: ألق منها ما لا تستطيع حمله، ولا تحمل منها إلا ما تطيق حمله، لما تكلم «هوراقس» على اللين يصرفون سائر همتهم في جع الدراهم ذكر أن ارستيب على عكسهم.

كان ارستيب يجب الأكل الطيب اللذيذ، ومتى أمكنته الفرصة من الأكل التهزها، واتفق -ذات يوم- أنه اشترى حجلة بخمسين درهمًا، فلامه على ذلك جاعة، وقال بعضهم لبعض: لو كان هذا الطير بفلس فهل تشتريه؟ فقال له الآخر: نعم اشتريه، فقال ارستيب: إن قيمة الخمسين عندي دون قيمة الفلس عندك.

اتفق -أيضًا- أنه اشترى بعض حلويات بثمن هالي فلامه على ذلك بعض الحاضرين، فقال ارستيب: هلا تشتري ذلك من جنس الفلس بثلاث؟ فقال: نعم، فأجابه ارستيب بقوله: ما حندي من الإسراف لا يعدل ما حندك من البخل، وكان حين يُلام على تبذيره وسرفه في المأكولات الفاخرة، يقول: إن كانت المأكل اللذيلة مذمومة، فَلِمَ كَثُرت الولائم في المواسم والأعباد الدينية؟!

مع ما كان عليه أفلاطون من التجمل والتفاخر عَيَّر ارستيب بأنه في أرغد

عبش، وأطيب معيشة، فأجابه ارستيب بقوله: أترى الملك دينيس من خيار الناس أم لا؟ فقال أفلاطون: هو من خيارهم، فقال: إذا كان كذلك أَوَليس هو أكثر مني تنعيًا، وهل الترفه والتنعم يخرجان المرء عن حيز الصلاح؟

اتفق أن ديوجينس كان -ذات يوم- يغسل بعض حشائش على عادته، فبينا هو كذلك إذ مَرَّ به ارستيب، فقال له ديوجينس: لو أمكنك أن تقنع بمثل تلك الحشائش لما اضطررت للذهاب للملوك، وسمعت منهم ما لا يلذك، فقال ارستيب: وأنت لو عرفت صناعة مجالسة الملوك، لبغضت هذه الحشائش.

واتفق أيضًا أن الملك دينيس أحضر أمام ارستيب من النسوة المترجات ثلاثًا، وقال له: اختر منهنَّ من استحسنتها فأخذهن جميعًا، ثم قال للملك: إن الانتخاب منهن لا تؤمن عاقبته، أما تعلم ما حَلَّ بباريس ابن الملك من المصائب المتتابعة بسبب تفضيل بعض النساء على بعض، فإن أنا اخترت منهن واحدة لنفع نفسي ضرفي الثنتان بأزيد عما انتفعت به، ثم سار بهن إلى مجاز داره وردهن حالًا.

واتفق أيضًا أن الملك المذكور سأله لأي شيء نرى الفلاسفة دانيًا بترددون عند الملوك ولا تتجد أحدًا من الملوك بذهب إلى الفلاسفة؟ فقال له ارستيب: وجه ذلك أن الفلاسفة بفهمون ما يحتاجون إليه بخلاف الملوك، فإنهم لا يعرفون ما تحتاج إليه أنفسهم، سأله بعض الناس بهذا السؤال بعينه في وقت آخر، فقال له: إن من شأن الحكهاء أن يذهبوا عند المرضى لمعالجتهم ولا أحد إلا وويؤثر كونه طبيبًا على كونه مريضًا.

كان يقول: إن من أظرف الأشياء الاقتصاد في متمنيات الأنفس لا قطع

عرق ذلك بالكلية فليس الذنب والخطأ في حظوة الإنسان بالملاذ، وإنها يلزم ألّا يكون عبدها، ولذا كان إذا سخر بعض الناس بما وقع بينه وبين محبوبته التي هي من الفاجرات يقول: إني أنا المستولي عليها لا أنها هي المستولية عليًّا.

دخل ذات يوم عند معشوقته هذه ومعه أحد تلامذته، فخجل ذلك التلميذ واستحى، فلها أحسَّ اوستب منه بذلك قال له: يا صاحبى، لا يسوغ الخجل عند دخول هذه المحلات، إنها يسوغ إذا لم يمكن الخروج منها، واتفق ذات يوم أن بولكسينس الفيلسوف أتى لزيارة ارستيب قوجد عنده وليمة كبيرة فيها نساه عليهن زينة عظيمة، فنضب من ذلك وأنكر على ارستيب تلك الزينة، فقلب منه ارستيب مع غاية اللطف أن يصاحبه على السفرة، فلها جلس بولكسينس معه، قال له ارستيب: حيث جلست فلأي شيء جعلت تكثر بولكسينس معه، قال له ارستيب: حيث جلست فلأي شيء جعلت تكثر والشهوات المذمومة؛ بل على خصوص الإنفاق الواسع المدوح.

اتفق أنه وقع بينه وبين النختيس منازعة عظيمة أدت إلى إعراض كل منها عن صاحبه فلهب ارستيب إلى النختيس، وقال له: هل لنا في الصلح أتريد أن جميع الناس يسخرون منا حتى المتطفلين يضحكون علينا أصحاب الولائم؟ فقال له: النخينس الصلح بغبتي وعبن مرامي، فقال ارستيب: لا تنس أني أنا الذي بحثت عن الصلح وطلبته منك مع أني أكبر منك سنًا.

اتفق أيضًا أن دينيس الملك صنع وليمة عظيمة، ثم في آخرها أمر أن كل إنسان من حاضرين الوليمة يلبس ثيابًا طويلة نظيفة ويرقص وسط الديوان، فامتنع أفلاطون من ذلك ولم يرض به، وقال: إني رجل، ولا يليق بي أن ألبس ثياب النساء، فأما ارستيب فتقدم ولم يتوقف، وأخذ يرقص بتلك الثياب، وقال

جهارًا: إن الناس يرقصون في عيد «بقوس» صنم الشراب، ولا يدنسهم ذلك إلا إذا كانوا مدنسين بثيء آخر.

اتفق أيضًا أنه ترجى الملك دينيس لبعض أصدقائه فرده الملك ولم يقبله، فخر ارستيب على قدمي الملك وقبَّلُهُمًا، فاستصعب ذلك بعض من كان في المجلس ونسبوه إلى الرذالة، فقال ارستيب: لا لوم في ذلك عليَّ، إنها اللوم على الملك، حيث وضع أذنيه في قدميه.

غُكى أن ارستيب كان بمدينة سراقوسه أخذه سيموس الفروجيني - خازن دار الملك دينيس - ليريه قصره العظيم ويفرجه على حسن تبليطه، وطرافة نقشه فأخذ ارستيب السعال حتى بصق فألقى بصاقه في وجه سيموس، فامتزج سيموس غضبًا، فقال له: ارستيب يا صاحبي، إن لم أر هنا موضعًا أقذر من صورتك، وقد نسب بعض المؤرخين هذه الحكاية أو نظيرتها إلى ديوجينس، وفي الواقع أن كلًا منها جدير بذلك.

اتفق ذات يوم أن بعض الناس أخذ يَسُبَّه ويذمه بحضرته، فتركه ارستيب وذهب فذهب خلفه وقال له: لم تذهب يا قبيح؟ فقال له ارستيب: أنت رجل قادر على السب، وأنا لست مأذونًا بساعه، اتفق أيضًا أنه سافر في البحر إلى مدينة قورنثه، فخرجت ربح عاصفة فحصل له خوف شديد، وأشفق من الهلاك، فسخر منه جميع من كان بالسفينة ولاموه، وقالوا له: نحن مع جهلنا لم ننزعج أصلًا، وأنت من عظهاء الفلاسفة فها هذا الوجل والخوف؟ فقال: نفسي وأنفسكم ليسوا على حد سواء، بل شتان بين ما أخسره وبين ما تخسرونه.

لما شُئل: عن الفرق بين العالم والجاهل، قال: جردوهما من الثياب ﴿

وأرسلوهما إلى من لا يعرفها فإنه يميز كلَّا منها بمجرد رؤيته، كان يقول: اتصاف الإنسان بشدة الفقر أولى وأحسن من اتصافه بالجهل؛ لأن الفقير لم يفقد إلا الدراهم بخلاف الجاهل فإنه فَقَدَ الإنسانية، والفرق بين ذي المعارف وصاحب الجهل كها بين الفرس الجموح والمتريضة.

كان إذا ليم عليه في شأن ابنه من جهة إهماله له ونبذه من غير تعهد واعتناء، حتى كأنه أجنبي لم يخرج من صلبه، يقول: لا ضرر في ذلك ألا ترون أن القمل والبلغم لا ينكر أحد تولدهما من الإنسان، مع أنه يبادر بطرحها ويباعدهما عنه بالكلية، ويقال: إن دينيس الملك حذات يوم- أعطى أفلاطون كتابًا، وأعطى ارستيب دراهم، فذم جماعة ارستيب على عطيته ولاموه على كيفيته، فقال: أنا عتاج للدراهم وأفلاطون عتاج للكتب.

يُحكى أيضًا أنه طلب من الملك دينارًا، فقال له الملك: سبق لك أنك أخبرتني أن الحكهاء لا يحتاجون للدراهم، فقال له ارستيب: أعطني أولًا الدراهم، وبعد ذلك نتكلم في هذا الأمر، فأعطاه الملك إياها، فقال له ارستيب: أمّا ترى -الآن- أني غير محتاج للدراهم، لما أكثر الذهاب إلى مدينة سراقوسه، واعتاده أضمر دينيس الملك في نفسه أن يسأله عن ذلك فسأله: ماذا تصنع في هذه المدينة؟ فقال له ارستيب: آن لأعطيك ما عندي واستعوض عنه ما عندك.

كان إذا قيل له: لم تركت الذهاب إلى سقراط بذهابك إلى الملك؟ يقول: لما كنت محتاجًا إلى الحكمة كنت أذهب إلى سقراط، والآن حاجتي إلى الدراهم فاذهب إلى دينيس، واتفق أنه رأى ذات يوم شابًا مسرورًا معجبًا بكونه عرف السياحة في البحر، فقال له ارستيب: ألا تستحي من الافتخار بشيء يسير، فإن الدلفين تفوقك في هذا الأمر، وكان إذا شئل: ماذا اكتسبت من الفلسفة؟ يقول:

اكتسبت أني أتكلم مع جميع العالم كها أريد يعني: لست أسيرًا لأحد أخشى منه في الكلام، وقال له بعض الناس: ما الذي تفوقون به أيها الفلاسفة غيركم؟ فقال ارستيب: هو أنه لو ذهبت القوانين بالكلية؛ لأمكننا أن نستمر على مستقيمة وطريق واحدة.

كان أهل مدينة القيروان لا يعلقون آمالهم إلا بالعلوم الأدبية، وشيء قليل من علم المنطق، ولم يتعرضوا لعلم الطبيعة، بل كانوا يرون أن معرفتها مستحيلة، وكانوا يزعمون أنه ينبغي أن يكون غرض الإنسان من أعاله حصول اللذات لا مجرد طرد الآلام، بل لا بُدَّ من لله حقيقة تنتعش منها النفس، وذلك أنهم يقولون: إن للروح حركتين إحداهما لطيقة تلذ الإنسان، والأخرى عنيفة تؤلمه، فحيث العالم جميعهم مجبولون على الرغبة في الأولى والرهبة من الثانية فهذه حجة واضحة على أن غرض كل إنسان إنها هو اللذة، وأما الإنسان الخلي من الحالتين معًا؛ فهو كالنائم لا يعد من أرباب النعمم والتلذ، ولا من أرباب التأسف والتألم، ويقولون مزية الفضائل ليست إلا توصيلها للذات، كها أنه لا مزية للحكيم إلا حيث نفع الصحة، ويزعمون أيضًا أن الغرض من الفضائل خلاف السعادة الأبدية لما أن الغرض من العمل، أيضًا أن الغرض من العمل، المنات والشهوات، وإن لذات الجسم أقوى من لذات الروح؛ ولهذا كان هؤلاء الخكاء القيروانيون يعتنون بتلذيذ أجسامهم أكثر من عقولهم.

ومن أمثالهم لا تعتن بأحباتك إلا على حسب مراتب احتياجك إليهم، كها تفاوتت أعضاؤك في اعتنائك منها بالأنفع فالأنفع، وكانوا يقولون: إن الأشياء لذاتها لا توصف بحسن ولا قبح ولا صلاح ولا فساد؛ وإنها يأتبها الاتصاف بذلك من عوائد البلاد وقوانينها، وإن الحكيم لا ينبغي له ارتكاب ما لا يليق لعارض طرأ عليه، وأنه يلتزم قوانين البلاد التي هو فيها، ويتحاشى أن يشتهر بشهرة قبيحة.

وكانوا يزعمون أن سائر الأشباء في حد ذاتها لا توصف بكونها مألوفة أو منفرة، وإنها تتصف بذلك بواسطة اعتيادها أو هجرها، أو بواسطة طروء ما يغري عليها أو ينفر منها، وأنه لا يمكن لإنسان إدراك سائر أنواع السعادة في الدنيا لما أنه عرضة للأمراض الظاهرة والباطنة المانعة من التمتع بالمسرات، أو التي تكدره في أثناء الشهوات، ويقولون: إن الحرية والاسترقاق والغنى والفقر والشرف والحسة كل هذه لا تمنع من الحظوظ والمسطات؛ وذلك لأن السعد لا ينافيه وصف من هذه الصفات.

ويقولون إنه لا ينبغي للحكيم أن يبغض أحدًا؛ بل الأولى له تعليم عموم الناس ما ينتفعون به، وألّا يفعل شيئًا إلا لمصلحة تعود عليه؛ أصالة لأنه أولى بحيازة جميع أنواع المنافع من غيره من حيث حكمته لما أنه أفضل من سائر من عداه من أبناء الدنيا، هكذا كانت طريقة ارستيب والقيروانيين وقواعدهم.

كان لارستيب بنت تُسمى اربطه قد أحسن تربيتها على قواعد مذهبه، وبرعت في ذلك المذهب، وعَلَّمت بنفسها ولدها المسمى باسم جده ارستيب، وكان بُلقب ميتروديدقتيس، وهو الذي عَلَّم تيودورس المشرك، فصار تيودورس بعلم الناس عمومًا أصول مذهب القيروانيين، وزاد الإعلان بنفي الألوهية، وكان يقول: إن المحبة ليست إلا خيالات باطلة؛ لأنها تنعقد بين الحمقى، والحكيم مكتف بنفسه غني عن غيره ولا حاجة له إلى صاحب، وأن المحبة لبنا المنها كلها الحكيم لا أن يلقى بيده إلى التهلكة، لأجل حفظ وطنه، فإن الدنيا كلها

وطنه فليس من الإنصاف أن يخاطر بنفسه في المهالك لأجل حماية المجانين، وإن الإنسان يسوغ له الزنى، والسرقة، والشرك، منى أمن على نفسه أن هذه الأشياء ليست كبائر إلا في أذهان الجهلة والعامة، وأما في الحقيقة فلا ضرر فيها، وكان هذا المشرك يقول أيضًا: لا مانع للإنسان من التجاهل في المحافل بجميع القبائح الذي يستحيى منها وتعدها العامة عارًا وفضيحة وعيبًا.

ولما فهم هذا المشرك أنه يراد جلبه إلى محكمة المملكة ليجازى على قبائحه خلصه من ذلك ديمتريوس، الذي هو من مدينة اقالبره، فمكث ملة من الزمن بمدينة القيروان محترماً فيها غاية الاحترام عند أمير يُقال له: ماريوس، ثم إن أهل تلك المدينة طردوه منها، فقال لهم عند خروجه: أما أنكم لم تعرفوا مقدار طردكم لي من ممالككم، وذهابي إلى بلاد اليونان، ثم ذهب عند شخص يُقال له بطليموس لاجوس فأرسله سفيرًا إلى الملك المسمى لوسياقوس فتكلم هذا السفير معه بغاية الوقاحة، فقال له وكيل هذا الملك الذي كان حاضرًا إذ ذاك: أظنك يا تيودورس كها تزعم أنه لا وجود للآلهة؛ تزعم أنه لا وجود للملوك، ذكر بعضهم أن هذا الفيلسوف حُكِمَ عليه بالموت، وأنه قهر على شرب السم على عادتهم.

## تاريخ أرسطاطاليس المسمى أيضًا أرسطو الفيلسوف

وُلِدَ هذا الفيلسوف في السنة الأولى من الأولمبياد التاسع والتسعين، وتُوفي في السنة الثالثة من الأولمبياد الرابع عشر بعد المائة، وعمره ثلاث وستون سنة، وكان أرسطو من أشهر قدماء الفلاسفة، ولم يزل اسمه إلى الآن مشهورًا في جميع المكاتب، وكان والده المسمى نيقوماقوس حكيمًا صاحبًا لملك مقدونيا المسمى امنتاس، وكان أرسطو من ذرية ماكسون، وهو حفيد اسقولاب، ولد بمدينة استاجير، وهي من مدن مقدونيا في السنة الأولى من الأولمبياد التاسع والتسعين، وَفَقَدَ أَبَاهُ وَأَمْهُ فِي رَمْنَ صَغْرِهُ جَدًّا، فصار غير معتنى به عند الذين تكفلوا بتربيته فضيع مدة من صباه في الفسق وارتكاب ما لا يليق إلى أن ذهبت سائر أمواله، فشرع عند ذلك أولًا في تعليم الحرابة، ولكن لما لم تكن هذه الصنعة موافقة لطبعه بالكلية؛ بل كان يمجها ذهب إلى كاهن دلفيس ليسترشده في صنعة تليق به فأمره بالذهاب إلى مدينة أثينا، وأن يجتهد في تعلم الفلسفة بها، وكان عمره إذ ذاك ثماني عشرة سنة، فلهب ومكث بها عشرين سنة، وهو مجتهد في النعلم بمكتب أفلاطون، ومن حيث إن أمواله ضاعت بالكلية كما سبق واضطر إلى التعيش أخذ يتكسب بالتجارة في بعض أدوية يصطنعها بنفسه ويبيعها بمدينة أثينا.

كان أكله ونومه قليلين، وكان مجتهدًا مُولمًا بالقراءة والمطالعة، حتى إنه لخوفه من غلبة ووخامة النوم الثقيل؛ اتخذ بجانب سريره طستًا من نحاس، فكان إذا تمدد على سريره أخرج يده خارج السرير ماسكًا بها كرة حديد، فكان إذا غلبه النوم سقطت من يده في الطست فيستيقظ لوقته من صوتها، وحكى «لايرقه» أنه كان ضعيف الصوت، ضيق العينين، نحيف الساقين، وكان يلبس

أفخر الملابس.

كان أرسطو دقيق الفهم، فكان يسرع فهمه إلى المسائل الصعبة جدًا، حتى إنه ما مضت عليه مدة قليلة بمكتب أفلاطون، إلا وقد صار ماهرًا، ففاق سائر من بالمكتب من الأفلاطونيين، وكانوا لا يقطعون حكتًا في شيء إلا بعد مراجعته، وإن كان رأيه قد يُخالف رأي أفلاطون، وكان اعتقاد التلامذة في قريحته، أنها خارقة للعادة، بل كان بعضهم يقدم اتباع رأيه على رأس معلمه، ولما خرج أرسطو من المكتب حصل لأفلاطون عليه تأثر عظيم، فصار يصفه بالعصيان، ويشكوه بأنه رفض معلمه، وتكبَّر عليه، وأنه كالصغير العاق لأمه، بم إن الأثينيين اختاروه سفيرًا إلى الملك فيليس والد الملك إسكندر الأكبر في مدينة مقدونيا فذهب لقضاء أشغاله، وأقاما بها مدة من الزمن، ثم لما رجع رأهم اختاروا اكسينوقراط معلمًا بمكتب أفلاطون، ورأى المكتب مكتفيًا عنه، فرأى من العار مُكثه ساكتًا مع اشتغال اكسينوقراط بالتعليم، فجدد له مذهبًا خراف مذهب أفلاطون،

اشتهر أرسطو شُهرةً عظيمة في جميع العلوم، سيا علم الفلسفة والسياسة، فهذا ما شوق فيليس -ملك مقدونيا- إلى أن يطلبه مؤدبًا لولده إسكندر، وكان عمر إسكندر حينتذ أربع عشرة سنة، فرضي أرسطو بذلك، وأقام مع إسكندر ثماني سنين، وهو يعلمه، وذكر بلوتارك أن أرسطو كان يعلم إسكندر هذا كثيرًا من المعارف الحفية التي لم يطلع عليها أحدًا، ومع مطالعته الكثيرة في علم الفلسفة، لم تنفر نفسه من العالم؛ بل كان لجودة فهمه يسوس ويرتب علم المصالح الميرية بديوان مدينة استاجير التي هي وطن ذلك الفيلسوف بعد تهدمها الفيلسوف بعد تهدمها

وغربها منة الحرب الذي أُسر فيه أغلب أهلها، وهرب باقيهم ورد إليها الأسرى والحارين.

ولما فارق أرسطو إسكندر، ورجع إلى مدينة أثينا، قابله أهلها بغاية الاحترام والتعظيم؛ بسبب أن الملك فيليس أكرمهم لأجله فانتخب أرسطو مكانًا بمحل يسمى «ليسى» قد اكتنفته صفوف الأشجار، وبنى له فيه مكتبًا؛ لأنه كان من عادته تعليم تلامذته وهو ماش معهم، فلذلك سُميت أتباعه المشائين، وعبًّا قريب صار هذا المكتب شهيرًا؛ بسبب الجمعيات العظيمة التي تأتيه من المحال المختلفة لسباع أرسطو لما أن شهرته وصبته عَمَّت سائر بلاد اليونان، كان إسكندر أمر أرسطو أن يعمل تجربة في سائر الطبيعيات، حتى إنه أعطاه جماعة من صيادي السمك وصيادي الطير؛ ليجلبوا سائر ما يلزم له في التجربة، وأعطاه ثمانياثة دينار لأجل مصروفه.

أظهر أرسطو في ذلك الوقت لعموم الناس سائر كتبه في الطبيعيات، وما وراءها والرياضيات، وكان إسكندر إذ ذاك في آسيا، فلها بلغه ذلك حصل له غم شديد؛ لأنه كان طباعًا حريصًا على أن يكون هو السابق في كل شيء، فكتب لأرسطو مكتوبًا أظهر فيه تأثره ونصه في أعلاه من إسكندر لأرسطو ليس من الصواب ما صنعته من إشهار كتب العلوم لينداولها عموم الناس؛ لأنه إذا فشا بين عموم الناس على اختلاف أنواعهم ما نعرفه فبأي شيء نفضلهم، ومما لا يخفاك أني أوثر أن أكون فوق غيري في المعارف الشريفة على أن أفوقه في الشوكة والبأس. انتهى.

فكتب له أرسطو تسكينًا لغضبه: إن أظهرتها ولم أظهرها على معنى أنه أغمض عبارات مذهبه؛ بحيث لا يهتدي لما فيه من المعارف.

ولم تدم المودة بين أرسطو وإسكندر، بل وقع في نفس أرسطو منه شيء؛ بسبب انتصار أرسطو للحكيم قاليثينوس -ابن عمته- الذي كان رباه، واعتنى بتأديبه، ولما رجع أرسطو من عند إسكندر أعطاه قريبه هذا على أن يتبعه في الحرب وأوصاه عليه كثيرًا فكان قاليثينوس لا يبالي بالملك، بل يستطيل في كلامه عليه، وهذا هو الذي صدَّ أهل مقدونيا عن عبادة إسكندر التي كانت طريقة العجم في رعاياهم من عبادتهم للملك كالإله.

ثم إن إسكندر لما بغض قالبثينوس من تلك الطبيعة التي لا بلين فيها وجد فرصة للانتقام منه، فبدأ بإهماله، ثم اتهمه بلا برهان في الفتنة التي حصلت من هرموليوس تلميذه بعد ذلك بقليل، ولم يمكنه من تبرئة نفسه؛ بل قابله بالقتل، فمن قائل: إنه أغرى عليه السباع، ومن قائل: إنه خنقه وعَلَّقه مخنوقًا، ومن قائل: إنه صار يعذبه حتى خرجت روحه.

عن ذلك اشتد غضب أرسطو وكمن حقده على إسكندر، وأما إسكندر فلم يسكندر فلم إسكندر فلم يدع شبئًا يغيظ أرسطو إلا بحث عنه، حتى إنه رفع رتبة اكسينوقراط الحكيم واتحفه بهدايا عظيمة، فحصل لأرسطو من ذلك غِيْرة شديدة، حتى إنه على ما زعمه بعضهم كانت له يد في فتنة اتطبياطر، وأنه اخترع لانطبياطر السُّم الذي سقاه الإسكندر.

مع ثبات وحزم رأي أرسطو حصل منه ما يوجب ضعفه، ويخل بمروءته؛ وذلك أنه لاذ بالملك هرمنياس الظالم المستولي على بلاد «أترنا» ولا يعلم السبب الذي جذبه إليه، وذكر بعضهم أن سبب هذا السفر قضاء شهوات فاسدة شيطانية، فقد تزوج هذا الفلسفي بأخت هذا الملك، وقال آخرون: بسرية من سراريه فأحبها كثيرًا، حتى صار يقرب لها القربان كما يفعله الأثينيون للسنبلة،

ونظم قصيدة في مدح هرمنياس والثناء عليه بإنعامه عليه بهذا الزواج.

قَسَّم أرسطو الفلسفة قسمين: علمية، ونظرية

فالعلمية: هي التي تعلمنا قواحد بها تستقيم الترتيبات العقلية؛ كالمنطق، أو تفيدنا حكيًا، وأمثالًا لترتيب معاشنا ومعادنا، فهذا هو الحكمة العلمية والسياسية. والنظرية: هي التي تُظهر لنا الحقائق العقلية الخالصة؛ مثل: علم الإلهيات، والطبيعيات.

وقد قال أرسطو: إن أصول الأشياء الطبيعية ثلاثة: العدم، والمادة، والصورة، وبرهن على نظم العدم في سلك الأصول بأن مادة الشيء لا بد من سبق خلوها من صورة الشيء، مثلاً: مادة السرير التي يتركب منها يلزم أن تخلو من صورة السرير، يعني: أنه يجب قبل عمل السرير أن المادة التي يصنع منها السرير لا تكون هي نفس ذلك السرير على تلك المصورة، وليس قصده أن العدم أصل لتركيب الأجسام؛ بل إنه أصل خارجي لإحداثها ما دام هذا الإيجاد تغيرًا به تنتقل المادة من الحالة التي ليست موصوفة بهذا الإيجاد إلى حالة هذا الإيجاد، كالألواح التي تنتقل من الخلو عن كونها سريرًا إلى كونها سريرًا

وعَرَّف أرسطو المادة بتعربفين مختلفين سلبًا وإيجابًا، فقال في التعريف الأول المادة: هي ما ليست جوهر ذلك الشيء، ولا امتداده، ولا عرضه، ولا نوعًا آخر من الأمور الوجودية العارضة له، فعلى هذا التعريف مادة الحشب مثلًا ليست امتداد هذا الحشب ولا صورته، ولا لونه، ولا جسمه، ولا زنته، ولا صلابته، ولا يبسه، ولا رطوبته، ولا رائحته، ولا غير ذلك من الأعراض التي في هذا الخشب.

الحد الثاني الإيجابي: وهو كالأول ليس بمقنع، وحاصله أن المادة هي مبدأ نركب الأشياء، ومنتهى تغييراتها، لكن يرد عليه أنه لم يستفد من تعريفه أي شيء هو المادة، والأصل الأول الذي الأشياء التي على أصل الخلقة مركبة منه، أفادنا هذا الفيلسوف أنه لأجل حدوث الجسم الطبيعي يلزم خلاف المادة الأولية أصل ثان سَيًّا، بالصورة، فأوَّل بعضهم هذا بأن معناه ترتيب أجزائه الأصلية، وقال بعضهم: إن قصده بذلك هيولى جوهرية ممتازة امتيازًا تامًّا عن المادة، كما إذا سحقنا الحب، فإنه يطرأ عليه صورة جديدة جوهرية بها يستحيل الحب دقيقًا، وإذا مزجنا بالماء بالدقيق وعُجن به، فإنه يكتسب صورة أخرى جوهرية بها استحال الدقيق الم ورة جوهرية صيرت الدقيق الممزوج بالماء عجينًا، فإذا خبزنا هذا العجين اكتسب صورة أخرى جوهرية صيرت العجين المنضج بالنار خبزًا.

وقال المفسرون لكلامه بهذه الهيولات الجوهرية في جميع الأجسام الطبيعية، مثلًا: غير ما في الفرس من العظم واللحم والعروق والمنح فيها الدم الذي بجريانه في سائر العروق والشرايين يغذي جميع أجزائه، وغير ما في الفرس أيضًا من العقول الحيوية التي هي أصل الحركات، يقولون بصورة جوهرية ادعائية، وهي روح الفرس، وهذه الصورة الادعائية ليست مستخرجة من المادة، وإنها هي ناشئة من قوتها، فيريدون أنها هيولى غير المادة ليست جزءًا منها ولا تيدًا فيها.

وكان يقول: إن الأجرام الأرضية مركبة من أربعة عناصر، وهي: التراب، والماء، والهواء، والنار، وأن الماء والتراب ثقيلان؛ لأنها يحاولان دائمًا السقوط بالمركز بخلاف الهواء والنار فإنها يبعدان عنه على قدر الإمكان لحفتها. وزاد على هذه الأربعة عنصرًا خامسًا، فقال: إنه يتركب منه الأجرام السياوية، وإن حركته مستديرة دائيًا، وكان يزعم أنه يوجد فوق الهواء في أعلى الجزء المقعر في القمر كرة من النار تذهب إليها جميع الالتهابات النارية، وتلك الالتهابات مثل: الخلجان، والأنهر تصب في البحر، وكان يزعم أن المادة تقبل القسمة إلى غير نهاية وأن الكون ممتلئ، وأنه لا فراغ، وأن العالم باقي لا يزول، وأن الشمس تستمر في دورانها على الحالة التي نشاهدها كها هي كذلك قديبًا، وأن الشمس تستمر في دورانها على الحالة التي نشاهدها كها هي كذلك قديبًا، وأن التناسل في الأجيال لا أول له، وكان يستدل على ذلك بقوله: إنه لو ثبت أن له أول إنسان، لكان من غير أب وأم وهو محال، واستدل بمثل ذلك في شأن الطيور، فقال: إنه لا يمكن أن يكون هناك بيضة أولية هي أصل لجميع الطيور، ولا طائر أولي، هو أصل لجميع البيض، واستدل على ذلك بقوله: إن الطير من بيضة، والبيضة من طير، وهكذا، وكان يقول مثل ذلك في سائر الأجناس والأنواع التي في الكون.

وكان يزحم أن الأفلاك لا تقبل الفساد ولا تتخرب، وإنها يعرض لها ذلك عما في الجو من الأشياء، وكذلك أجزاؤها لا تفسد أبدًا، وإنها تنتقل من عمالها، وأن الآثار التي تبقى يتكون منها شيء آخر، ولا تزال الدنيا بهذه الكيفية تامة، لا تزيد ولا تنقص، وكان يزعم أيضًا أن الأرض في وسط العالم، وأن الموجود الأول جعل حركات الأفلاك حول الأرض بعقول دائها تشتغل بهذه الحركات.

وذكر أن جميع الأشياء المستترة الآن بمياه البحر، كانت سابقًا أرضًا يابسةً، وأن الأراضي اليابسة -الآن- تصير فيما يأتي مياهًا؛ بسبب أن الأنهار والسيول دائمًا تجذب معها رمالًا وأتربة، ولا تزال الشواطئ تتقدم داخل البحر، ولا يزال البحر ينحسر ويتأخر شيئًا فشيئًا؛ بحيث إنه بتداول الأيام والقرون تصير الأرض بحرًا، والبحر أرضًا، وإن كان يلزم لذلك أزمنة طويلة، وذكر أيضًا أن عدة مواضع من الأراضي المرتفعة كانت بحرًا بدليل أن من بحث فيها يجد صدف البحر، وقطع المراسي، والهلوب، وأجزاء السفن، وقد نقل مثل هذا عن فيثاغورس.

وذكر أن تقلبات البحر وصيرورته أرضًا وعكسه الذي يحصل مع التدريج بعد مضي مدة طويلة من الزمن؛ هو السبب في نسيان الأشباء الماضية، وذكر أيضًا أن هناك عوارض أخر أيضًا ينشأ عنها ضياع سائر العلوم والمعارف، كالطاعون، والخراب، والقحط، والزلزلة، والخسف، والحريق، والفساد المظيم، فهذه أيضًا ربيا نشأ عنها هلاك أمة كاملة إلا أن ينجو قليلهم بفراره إلى البراري فيعيش هناك معيشة المتوحشين، ويتناسل منه أمم أخر على تداول الأزمان يجتنون ثمار الأرض، ويخترعون العلوم والفنون أو يجدونها مخترعة فيستعملونها، ولهذا تجد الآراء تارة تتوافق، وتارة تتخالف بآراء أخر متجددة وكذا الأديان، وبهذا يستدل أرسطو على أن الأفلاك لا يعتريها فساد.

اجتهد أرسطو بشأن الأسباب التي تصير الإنسان سعيدًا في هذه الدنيا، فنقض أولًا رأي أرباب الشهوات الزاحمين أن السعادة في اللذات البدنية، قائلًا: إنه مع ما في اللذات من عدم الدوام، يتسبب عنها سآمة منها وزهد فيها، بل ربيا أضعفت البدن وشوشت العقل، وزيَّف أيضًا رأي أرباب الطمع والحرص الزاعمين أن السعادة في العزَّ والشرف المستعملين سائر وسائل الظلم التي توصلهم لذلك قائلًا: إن الشرف ارتكاب ما يشرف، وقال أيضًا: أرباب الطمع يتمنون أن يكونوا مشرفين، بسبب التظاهر ببعض خصال حبدة يريدون أن تظنها الناس فيهم ففي الحقيقة السعادة إنها هي في الفضيلة بفسها لا في

مسبباتها لما أن المسببات ليست ذاتية للإنسان.

وزيَّف أيضًا رأي البخلاء الزاعمين أن السمادة في الأموال قائلًا: إن الأموال لبست مرغوبة لنفسها، وإنها سبب شقاء لمن كنزها وخاف إنفاقها، فمن أراد أن أمواله تكون نافعة فلينفقها ويتوسع بها، فليس في ذات الأموال سمادة أصلًا.

ورأى أن السعادة هي إحيال العقل الحسن، وسلوك طريق الفضائل، وقال: إن أشرف أحيال العقل تأمله في الكائنات، وبحثه عن أحوال الموجودات، وعن الأفلاك والكواكب، وسائر الأشياء الطبيعية، خصوصًا الموجود الأولي الأرثل، وقال أيضًا: لا يمكن للإنسان تحصيل السعادة كلها إذا رُزق ما يكفيه، فإنه بدون ذلك لا يمكنه الاشتغال بالبحث عن ظريف الأشياء، ولا استعمال الفضائل، مثلًا: مَنْ لا مال معه لا يقدر على صُنع المعروف مع أحبابه الذي تنبسط منه النفس في حياتها، فلذلك كان يقول سعادة المرء تصدر عن ثلاثة أشياء:

الكيالات العقلية: كسداد الرأي وحسن التدبير والضبط، والكيالات البدنية: كالجيال والقوة واعتدال المزاج، والكيالات المدنيوية: كالغنى وطيب الأصل، وقال: إن الصلاح وحده لا يكفي في سعادة المرء، بل لا بُدَّ من كيالات الجسم والمعيشة، فإذن الحكيم يشقى بأحد سببين: إما الآلام، وإما الاحتياج للهال بخلاف النقيصة، فإنها تكفي في شقاء المرء، فإذا كان المرء بغاية السمة، واستكمل المنافع لا يمكن سعده ما دام متصفًا بنقيصة، وإن الحكيم لا يمكن خلوه في حكمته من بعض المكدرات، إنها مكدراته هيئة، وإن الفضائل والرذائل لبست متباينة الأفراد على معنى أنه إذا وُجد أحدها عُدم الآخر، فإنه يمكن أن

الرجل الواحد يتصف بالصدق والإنصاف، وحزم الرأي، ومع ذلك تكون عنده شهوات نفسانية تخصه وكان يقسم المحبة إلى ثلاثة أقسام: أحدها: شفقة القرابة، وثانيها: الميل للألف، ثالثها: عبة الإحسان.

كان يزعم أن الاعتناء بالعلوم الأدبية يعين على التمسك بالفضائل كثيرًا، وقال: إنها أعظم ما يوجب تسلية الأديب إذا صار هرمًا، وقال وفاقًا لأفلاطون بوجود ذات أولى متصفة بصفة القضاء والقدر، وكان يقول: إن سائر أفكارنا أصلها الحواس، واستدل لذلك بأن الأكمه لا يفرق بين الألوان، والأصم لا يُفرق بين الأصوات، قال في سياساته: أعظم المالك، وأتمها انتظامًا الولايات المحكومة بواحد بخلاف الجمهورية المتعددة حُكَّامها، ونظير ذلك الجيش المحكوم برئيس واحد ينقاد له فإنه يظفر بمراده بخلاف الجيش المنقاد لعدة رؤساء، ويوضح ذلك أن الجهورية إذا أرادت شيئًا، فإنه لا بد من اجتهاعها وتشاورها، ويلزم لذلك جمع رؤساء أطراف الأقاليم، وذلك يحتاج لزمن ربها فاتت فيه الفرصة، أما الملك الواحد فربها نفذ أغراضه في زمن قدر زمن اجتماعهم، وأيضًا أرباب ندابير الجمهورية قد لا يضرهم خرابها لما أن أصل غرضهم غنى أنفسهم فقط، فربها تنافسوا مع بعضهم فيتولد الفشل في الأمر الذي ينشأ عنه الدمار بخلاف الملك الواحد، فإن مصلحته التي يحافظ عليها هي حفظ ولايته، فلا بد وأن يدوم عبارها وخيرها، وسئل ذات يوم: ما كسب الكذابين؟ فقال: عدم تصديقهم في شيء، وإن وافقوا الواقع، اتفق أنه تصدَّق على شرير فلاموه على ذلك، فقال: إنها تصدقت عليه لكونه من الآحاد لا لكونه شريرًا.

كان دائهًا يقول لتلامذته وأصحابه: العلم للروح، كالنور للعين، وتحصيل

العلوم وإن كان متعبًا مُرًّا، لكن ثمرته حلوة، وكان لما يغضب من الأثينين يعبرهم بأنكم لما وجدتم القوانين كثيرة كالحنطة حافظتم على الحنطة، ولم تستعملوا أبدًا القوانين، وسُئل ما أسرع الأشياء عوًا من الذهن؟ فقال: المعارف، وفعل الجميل، وشكره، وسئل أيضًا عن الآمال، فقال: كالهوس الذي يراه النائم.

أهدى له ديوجينس تينة فنظر أرسطو في نفسه أنه إن ردها سخر به ديوجينس تينته، ديوجينس ألذي كان كثير الهزل فأخذها، وقال متبسيًا: ضيع ديوجينس تينته، ولم يفر بمقصوده من عطيته.

كان يقول اللازم للأطفال ثلاثة أشياء: حقل، ورياضة، وتلمذت كان إذا شيل عن الفَرْق بين العلماء والجُهَّال، يقول كها بين الأحياء والأموات، كان يقول: إن العلوم زينة في العز وملجأ في الشدة، ومن أحسن تربية الأطفال فهو أولى بهم من آبائهم؛ لأنهم لم يتفعوهم بغير المعيشة، وأما المربون فقد علموهم ما ينتظمون به في سلك السعداء.

كان يقول الجهال أقوى في الوصاية من المراسلات، سئل: ما السبب الذي يقدم التلميذ في المعارف؟ فقال: يُلزم نفسه دائيًا مساواة من تقدم هليه، ولا ينتظر أن يلحقه من دونه، سمع رجلًا يفتخر بكون من مدينة عظيمة، فقال له: الأولى لك الافتخار بتأهلك لهذا الوطن العظيم.

كان إذا تَفكَّر في معيشة الإنسان، يقول: يوجد أناس منهمكون على جمع الأموال مع الحرص كأنهم لا يمونون أبدًا، وآخرون يسرفون فيها كأنهم يمونون غدًا، كان إذا سُئل: ما هو الحبيب؟ يقول: روح في جسمين، سأله

جماعة؟ يِمَ نعامل أصدقاءنا؟ فقال: بها تحبون أن يعاملوكم به، وكان دائيًا يتأوه، ويعان دائيًا يتأوه، ويقول بأعلى صوته: لأي شيء تميل أنفسنا للجهال دون غيره؟ فقال لهم: سؤالكم عن هذا يدلني على أنكم كالعميان الذين لا يبصرون شيئًا.

كان إذا سُئل: ماذا اكتسبت من الفلسفة؟ يقول: هو عملي بالاختيار ما لا يعمله غيري إلا بالخوف من الشرائع، ويُقال: إنه في زمن إقامته بمدينة أثينا اصطحب صحبة عظيمة مع المخالطة بعالم من سكان يهوذا فعلمه ذلك العالم علوم المصريين ودينهم، فبذلك لم يفته تعلم علم المصريين، الذي كانت تشد لمصر رحال كافة الناس لأجله، ثم إن أرسطو بعد استمراره بمكتبه ثلاث عشرة سنة، وهو يعلم في غاية الشهرة، الهمه كاهن من كهنة السنبلة بأنه كافر فخاف أن يُعامل بها عُومل به سقراط، فخرج حالًا من أثينا متوجهًا إلى جزيرة اخريوس، وقال بعضهم: إنه مات من شدة غيظه؛ بسبب عدم معرفته موجب زيادة الله والجزر في بحر «أوريب»، وزاد آخرون فقالوا: قد ألقى بنفسه في ذلك البحر قائلًا: إذ ذاك إن بحر أوريب ابتلعني لكوني لم أعرفه، وأثبت بعضهم موته بالقولنج، وكان قد بلغ من العمر ثلاثًا وستين سنة، فكان موته بعد موت إسكندر بستين."

صنع له أهل مدينة استاجيب مزارًا، وقرَّبوا له القربان؛ كالآلهة، وكان أرسطو قد أَوْصَى قبل موته وصية فنفذها انطيباطر، ترك ولدًا يُسمى نيقوماخوس، وبنتًا تزوجت بحفيد ديهارطوس ملك مدينة لقدمونيا.

## تاريخ اكسينوقراط الفيلسوف

تولى هذا الفيلسوف بعد اسبوسيب الحكم في مكتب أفلاطون في السنة الثانية من الأولمبياد العاشر بعد المائة، ومكث في الحكم خسًا وعشرين سنة، وتُوفي في الأولمبياد السادس عشر بعد المائة.

كان من الفلاسفة المشهورين في مكتب أفلاطون، موصوفًا بكهال المقل والاستقامة والمعفة، وكان من مدينة يقال لها: خلقدوان، وكان والده يسمى اغاثينور، وكان من ابتداء تعلمه تلميذًا لأفلاطون، واستمر كذلك، وكان دائها مشغوفًا به حتى أنه ذهب معه لجزيرة سيسيليا، التي كان أفلاطون يذهب فيها للملك دينيس الظالم، وكان هذه الفيلسوف مع عظم عقله بطيء الفهم ثقيله؛ ولذا كان أفلاطون حين يذكره ويذكر أرسطو يقول: أحدهما يحتاج إلى لحام، والآخر عتاج إلى منخاس. وتارة كان يقول سخرية باكسينوقراط: أي حصان أقطر فيه هذا الحيار.

كان اكسينوقراط سالكًا الصعوية والجل، وكان أفلاطون يضحك عليه ويسخر منه، ويقول له أحيانًا: يا اكسينوقراط اذهب وقرَّب لأصنام اللطف قرَّباتًا؛ عسى يحصل لك شيء من آثارها. أفنى عمره وهو عاكف بالمكتب الأفلاطوفي، كان حين يسلك فجاج أثينا وحاراتها التي يندر مشيه فيها، يخرج قباح أهل المدينة ويتنظرونه بتلك الطرق ليعبثوا به ويخادعوه بأنواع الحناع، ولا فكان هو مع تحيلهم بأنواع المصائب والمكايد على إيقاعه لا تغضبه أفعالهم، ولا توقعه بمحذور؛ لأن الإنسان متى أخذ بأزمة هوى نفسه تصير عنده قضايا التحيلات والمكايد عقيمة، ومما اتفق له أن امرأة يقال لها «افوونه» عقدت رهانًا على أنها تسلب عقله بعشقها، فاتفق له أن امرأة يقال لها «افوونه» عقدت رهانًا على أنها تسلب عقله بعشقها، فاتفق أنه شرب مدامًا ذات يوم أزيد من عادته،

فتزينت بأحسن ما وجدت، ودخلت عليه بيته، وأطالت المكث معه، فمع ذلك لم يمكنها أن تصل لشيء من مقصودها، فاغتاظت لضياع سعيها في الهباء المنثور، وظنت أنها تمحو هذا العار بهجوه وذمه الذي هو حيلة المقلين الأشرار.

كان قليل الطمع جدًّا، فاتفق أن إسكندر بعث له جملة من الدراهم، فلم يأخذ منها إلا ثلاثة، وردَّ الباقي وقال للرسول الآني بتلك الهدية: إن إسكندر عنده خلق كثيرون يطعمهم، فيحتاج حينئذ للدراهم أكثر مني. وأيضًا أراد انطيباطر أن بهدي له هدية مثلها، فلها بلغه شكر معروفه ومدحه امتنع ولم يأخذ شيئًا.

أعطي له على سبيل الجائزة وهو بجزيرة سيسليا إكليل ذهب، ليتميز به حيث تميز بزيادة الشرب عن غيره، فلم ينتفع به أصلًا، بل بمجرد ما عاد لمدينة أثينا، أخذ هذا الأكليل ووضعه في أقدام صورة صنمة عطارد وحرره لها، وكان في أغلب الأوقات يهدي لها أكاليل الأزهار.

أرسله الأثينيون مع جملة رسل إلى الملك فيليس، فلاقاهم وأحسن لهم الملاقاة، حتى استبال قلوبهم وجذبها إليه حتى صيرهم كأنهم تحت أمره بمتثلين لقوله ما عدا اكسينوقراط، فإنه لم يقبل منه هدية ولم يحضر له وليمة قَطَّ، بل ولا مذاكرته معهم.

فلها رجعوا جمعيًا إلى مدينة أثبنا قالوا: إنه لم يكن في إرسال اكسينوقراط معنا فائدة؛ لأنه لم ينفعنا في شيء. فاشتد غضب جميع الناس منه، أرادوا الحكم عليه بدفع غرامة، فعند ذلك أظهر للأثينيين ما وقع لرسلهم وأخبرهم بها فعلوه، وأرشدهم إلى الإحتراس منهم جدًّا، وأن يأخذوا حذرهم لئلا تفسد

الجمهورية، وذكر لهم أن فيليبس استهال قلوب الرسل بالهدايا والولائم، أما أنا فلم يصل لاستهالتي بشيء، فعند ذلك انقلبت البغضاء محبة وقابلوه بمزيد الاحترام والتبجيل بعدما شرعوا في معاملته بالإذلال والتنكيل، وصاروا لا يبحثون إلا عما يسره ويعجبه، وشاع خبر هؤلاء الرسل حتى أن فيليبس اعترف بأن رسل الأثينيين قبلوا هداياه ما عدا اكسينوقراط، فإنه لم يقبل منه شيئًا أصلًا.

كان انطيباطر في غزوة مدينة «لاميا» أسر جملة من الأثينيين، فأرسلت جمهورية الأثينيين اكسينوقراط لإنقاذ هؤلاء الأسرى، فلها وصل إلى انطيباطر دعا انطيباطر بالأكل قبل التكلم في شأن الأسرى، فقال له اكسينوقراط: تؤخر المائدة فإني لا أريد طعامًا إلا بعد تخليص أهل بلدي الذي بعثتُ بصده. فحصل لانطيباطر شفقة من حب اكسينوقراط لوطنه، فأخذا في التكلم في المقصود، فتعجب انطيباطر غاية العجب من مداخلة اكسينوقراط معه، حتى جنبه وتوافقا على إطلاقهم فأطلقوا حالًا.

اتفق أنه كان بجزيرة سيسبلبا عند دينيس الظالم، وإذا بالملك يقول لأفلاطون: لا بد من قطع أحد من الناس رأسك. فقال اسكينوقراط: هذا لا يقع أبدًا حتى تقطع رأسي. حضر انطيباطر بمدينة أثينا فذهب يسلم على اكسينوقراط، وكان إذ ذاك مشتغلًا بالكلام في المحفل، فلم يقطع كلامًا ولم يرد تحيى تمم مرامه وكمل كلامه، وكان اسبوسيب من ذرية أفلاطون خليفة على مكتبه، فلها أحس بالكبر والهرم، ورأى أنه قد تعب، وأن العمر انصرم؛ طلب من اكسينوقراط أن يقوم مقامه فرضي بتلك الكرامة، وأخذ يعلم الناس على العموم، وكان إذا جاء مكتبه مَنْ يجهل الموسيقى والهندسة والهيئة، يقول له: اخرج من هذا المحل؛ لأنك جاهل بأساس الفلسفة ولذاتها.

كان اكسينوقراط لا يحب التفاخر والزينة، بل كان دأبه الخمول والعزلة، فكان يمكث كل يوم بعضًا من الساعات معتزلًا عن الناس، كان معتبرًا مهابًا عند الأثينين، فقد اتفق انه حضر إلى القضاة ذات يوم لأداء شهادة في دعوى أقيمت لديهم، فلها دنا من المحراب ليحلف على صحة شهادته على عادة بلادهم، قام القضاة ومنعوه الحلف، وقالوا له: حيث وثقنا بأخبارك، فلا فائدة لليمين. كان بمدينة أثينا شاب يقال له بوليمون بن فيلوسترات من أعظم أهلها فسادًا، فاتفق دخوله مكتب اكسينوقراط لغرض من الأغراض وهو سكران وعلى رأسه تاج، فكان اكسينوقراط حينئذ يحرض على العفة والاستقامة فلم يقطع الكلام، بل زادت همته وقوته في الكلام أكثر بما كان، فاتعظ هذا الشاب جنًا، حتى أنه من ذلك الوقت شرع في الإقلاع من ذنوبه وصمم على تنجيزه، فنجره ومهر في الفلسفة؛ حتى صار خليفة اكسينوقراط على المكتب.

ألَّف اكسيتوقراط جملة من الكتب نظرًا وتثرًا، وأُتحف إسكندر بواحد منها وافسطيون بواحد، كان لا يعتبر أحدًا أصلًا، فمن ثم كَثُرُت أعداؤه في الجمهورية، فأراد الأثينيون إضراره، فعاملوه بالاحتقار وباعوه ليهلك، فاشتراه رجل من أرباب المظاهر بمدينة «فالبر» يقال له: دمتريوس. وحرره وتحيل على الأثينين حتى اقتضروا على عزله.

لما بلغ من العمر اثنتين وثمانين سنة، اتفق ذات ليلة أنه سقط على حوض صادفه تحت رجليه، فهات لوقته، وكانت مدة تعلمه في المكتب اثنتين وعشرين سنة، وكان ابتداء ظهوره في زمن لسيهاقوس في الأولمبياد الثاني بعد المائة.

## تاريخ ديوجينس الفيلسوف

تُوفي هذا الفيلسوف في السنة الأولى من الأولمبياد الرابع عشر بعد المائة، وعمره تسمون سنة، فعلى هذا تكون ولادته في السنة الثالثة من الأولمبياد الحادي والتسعين، كانت ولادته في الأولمبياد المذكور بمدينة اسينوب، من بلاد اينفيونيا، وكان يلقب بالكلبي، واسم أبيه ايزسيوس الصيرفي، فاتهم بأنه كان يصنع مع أبيه الدراهم الخارجية، فقبض على أبيه إلى أن مات في السجن، وأما ديوجينس فمن الرعب فر إلى أثينا، فلما وصل إليها ذهب إلى انتينينوس فلم يقبله، بل وكزه بالعصا، وذلك أنه كان عازمًا على أن لا يقبل تلامذة أصلًا، فلم يرجع ديوجينس عنه بل طأطأ رأسه، وقال له: اضرب اضرب، ولا تخش شبنًا، فإنك لا تجد عصًا يابسة تطردني هنك ما دمتُ حيًّا. فمن جود وجهه قبل انتيثينوس أن يتخذه تلميذًا.

دبوجينس هذا اضطر ليتعيش معيشة، فقير متغرب عن وطنه، منفي من بلده، لا يعاونه أحد على معيشته أيًّا كان.

رأى ذات يوم فارة تجري آمنة من جهة إلى أخرى، ولم تخش دخول الليل عليها بلا قوت وثقب تبيت به، فتسلى بها على فقره، وعزم أن لا ينهمك في تحصيل معاشه، وأن يترك كل ما لا تتوقف عليه حياته، ثم بطن دلقه لكي إذا التف فيه يكون وطاء له وغطاء، ولم يكن له من الأمتعة سوى عصا وتحرج وقدح خشب، فكان لا يمشي بدونها، لكن كان لا يتوكأ على العصا، إلا إذا ذهب إلى الفضاء، أو وقت المرض.

وكان يقول: ليس الأصم والأعمى معيبًا من الرجال، إنها المعيب مَنْ لا

خُرج له، وكان حافي الرجلين دانيًا، فلم ينتعل قَطَّ، ولو تغطت الأرض بالثلج، وأراد أن يعود نفسه على أكل اللحم نيئًا فلم يمكنه.

ترجى إنسانًا من معارفه أن يعطي له حجرًا من وطنه ليختلي فيه أحيانًا، فلما طالت المدة ولم يرد له جوابا اتخذ برميلًا وجعله مسكنًا، وصار يأخذه معه أينها توجه لا مسكن له سواه.

كان زمن الصيف وقت اشتداد الحر في سائر المواضع يتدحرج على الرمال الشديدة الحرارة، وزمن الشتاء حين يشتد البرد يلصق جسده بالرخام الذي ستره الثلج، فاصدًا بذلك تعويد نفسه على تحمل مشاق البرد والحر.

كان يحتقر جميع الناس وينسب أفلاطون وتلامذته للتبذير، وكذا كل مَنْ تفكه بالمآكل، وكان يسمى الخطباء عبيد الرعايا، كان يقول: تيجان الملوك سريعة العطب كالزجاج، وحب الظهور ليس إلا فخر المجانين. وبالجملة فلم يسلم أحد من هجوه وذمه.

كان يأكل ويتكلم وينام في أي محل صادفه، وربها قصد إيوان هبكل الشمس ليأكل فيه، ويصيح آه ما أحسن الأثينيين؛ حيث أسسوا هذا المكان اللطيف لأكل فيه.

كان غالبا يقول: متى تأملتُ حقيقة الحكام والحكياء والفلاسفة الذين في الدنيا؛ اعتقدتُ أن الإنسان بعقله يفوق عن البهائم، ولكن من حيثية أخرى حين أرى مَنْ يدعي الوحي والعرافين والمعرين للأحلام، والذين إذا حصلوا مالاً أو جامًا تكبروا، فلا أتمالك نفسى أن أظن أنهم أشد الحيوانات جنونًا.

رأى ذات يوم في حال سيره طفلًا يشرب بكفيه، فاستحيى من ذلك جدًّا، وقال: كيف تكون الأطفال أشد معرفة مني بالأشياء التي يدرك التخلي عنها. وأخرج عند ذلك قدحه من خرجه وكسره، حيث رآه متاعًا لا ينفعه، كان يمدح كثيرًا مَن تهيأ للزواج ولم يتزوج، كمدحه لمَن جهز لوازم سفر البحر ولم يسافر به، وكان ينظم في سلكها مَن طلب لتعاطي الحكم بالجمهورية، فامتنع كمن دعى لوليمة الملوك والأمراء فنأى عنها.

كان مولمًا بعلوم الأدب، زاهدًا في سائر العلوم الأخر، وكان حاد الذهن قوي المدركة، يستوعب المقام، بحيث لا يبقى لأحد بعده مقالًا فيه، كان رأيه في الزواج لا يرضى به ولا العامة الوحشيون كليًّا؛ لأنه رفض فيه رأي أرباب المشرائع والقوانين السياسية، بل ورفض القوانين الطبيعية، وجعل الخيرة لهوى النفس.

كان يقول: متى احتاج الإنسان لشيء وأخلم، فلا ضرر عليه، وكان يود أن لا يجزن أحد من شيء أصلًا. ويقول: تسلية الإنسان نفسه أولى له وأوفق من القبض. وتكلم ذات يوم في مادة جلية نافعة مهمة، فكان الناس يمرون غير ملتفتين لاستهاعه، فأخذ يغني، فأسرع الناس من كل جهة لاستهاعه، فويخهم حيث يجتمعون لساع الهزء، وينفرون من سهاع الجدالنافع.

كان يتعجب من علماء الأدبيات، حيث يبذلون غاية جهدهم ويعذبون أنفسهم في الوقوف على بعض الوقائع الحرافية الهزلية، التي لا طائل تحتها، ويتركون أنفسهم لا يلتفتون إليها مع ما هم عليه من ضيق الحال.

كان يلوم أرباب الموسيقى والألحان على تحملهم المشقة في تطبيق الموسيقى

والألحان مع بعضها، مع أن عقولهم سيئة الترتيب، بأن الأولى لهم البداءة بتوفيق أحوالَ عقولهم.

كان يذم أرباب الرياضة على تسليهم برصد الشمس والقمر والكواكب، مع أنهم لم يعرفوا حقيقة ما تحت أرجلهم، ما كان أقل لومًا على الخطباء الذين لا همة لهم إلا تحسين الألفاظ، مع عدم عملهم بها يقولون، كان يلوم أيضًا البخلاء الذين يُظهرون الزهد والقناعة، ويثنون خيرًا على مَن زهد الدنيا، مع أن فكرتهم ليست إلا السعى في جمها.

ما كان أبشع عنده من الناس الذين يذهبون للهياكل، فيقربون القربانات للآلهة ويدعونها بحفظ العافية، وإذا خرجوا من تلك الأماكن اتخذوا، ولائم وانهمكوا فيها على لذات وشهوات قاتلة.

كان يقول في السبق إلى طرق الفضيلة اجتمع مع أفلاطون في وليمة بها ماكل عظيمة، فلما رآه لا يأكل سوى الزيتون، قال له: هلا يأكل مثلك على حد سواء من الأطعمة التي لأجلها سافرت إلى سيسيلبا؟ فقال أفلاطون: إن غذائي بتلك المدنية ما كان إلا الزيتون والكبر، كفعلي بهذه البلاد. فقال له ديوجينس: فلأي شيء ذهبت إلى سراقوسه بجزيرة سيسيليا؟ وبينا بعض أصحاب الملك دينيس الظالم في المحادثة مع أفلاطون في بيته، إذ دخل ديوجينس عليهم فوطأ بقدميه بساطًا ظريفًا لأفلاطون، قائلًا احتقر بفعلي هذا فرش كبر أفلاطون، فقال له أفلاطون: صحيح ولكن صنعك هذا هو عين الكبر.

أراد بعض السوفسطائية أن يظهر دقة عقله لديوجينس، فقال له: إنك لستَ أنا، وأنا رجل، فلبستَ أنت برجل. فقال له ديوجينس: لو قلتَ أنتَ

لستَ أنا واقتصرت؛ لانتجت بنفسها، إنك لستَ برجل.

ُ سُئل مرة: هل رأيتَ في بلاد اليونان رجالًا حكياء؟ فقال: رأيتُ صغارًا في مدينة لقلمونيا، فأما الرجال فلم نقع عيني على أحد منهم قط. مشى ذات يوم وقت الظهيرة بمصباح، فسئل عن ذلك، فقال: لعَلِي أبصر رجلًا.

يحكى أنه صرخ بأعلى صوته في الحارات قائلًا: يا رجال. وصار يكررها - حتى انفضت إليه جملة من العالم، فطردهم بعصاه، وقال لهم: أنا أطلب الرجال وما لكم.

اتفق أن ديموثينس أكل ذات يوم في عمل السكر، فحانت منه التفاتة فأبصر ديوجينس فالله: كلما اختفيت في مثل هذا المحل عكنت فيه. أتى جماعة من الغرباء لزيارة ديموثينس الخطيب فرآهم ديوجينس، فتلقاهم وهو يضحك ويشير بإصبعه ويقول: انظروا جيدًا في خطيب أثينا الطيب.

ذهب مع رجل للفرجة على قصر عظيم الشكل، مزخرف البناء، منقوش بالذهب، مزين بالمرمر، فبعد تحققه منه، تأمله في زينته وحسن شكله، أخذ يسعل سعاً لا قويًّا مرتبن أو ثلاثًا، حتى جذب نخامة غليظة وألقاها في وجه ذلك الرجل الذي يفرجه، وقال له معتذرًا: إني لم أجد محلًّا وسخًا يصلح للقذارة غير وجهك.

دخل ذات يوم ولحيته قد صارت بين المحلوقة وغيرها على شبان بمكان لعبهم، فأساءوه حتى أخرجوه، فكتب أسهاءهم في ورقة وعلقها بين كتفيه، وطاف بها الشوارع والأزقة ليراها الناس فيعرفوهم ويسقطوا من أعينهم. عَبَّره أراذل الناس بالفقر وعابوه به، فقال لهم: لم أر أحدًا عوقب على فقره، ورأيتُ كثيرًا من الناس أرباب القبائح والخيانات، يعاقبون على خياناتهم وقبائحهم. طالما كان يقول أنفع الأشياء أقلها ثمنا، وذلك أن الصورة قد تبلغ ثلاثة آلاف دينار، ومد الدقيق يباع بيسير الدراهم.

دخل الحيام مرة فوجد ماة قذرًا بالأوساخ جدًا، فقال: مَن اغتسل هاهنا، فأبن يطهر بدنه ويزيل درنه. أخذه بعض أهل مقدونيا ليمثلوه بين يدي الملك فيلبس والد إسكندر الأكبر، فقال له الملك: مَن أنت؟ فقال له على سبيل التهكم: إن جاسوس طمعك. فتعجب الملك من حسن جوابه وفرح وأطلقه، وخلى سبيله، وكان يزعم أن الحكاء لا يحتاجون لشيء أبدًا، وأن سائر ما في الكون في قبضتهم، فكان يقول: إن سائر الأشياء لخالقها والحكاء أحبابه، وما كان بين الأحبة لا حرج فيه، بل هو مباح، فثبت حينتذ أن جميع الأشياء للحكاء، وكان وقت الاحتياج يقول: أنا لا أسأل الناس إنها أسأل الخالق.

ويُحكى أن إسكندر توجه ذات يوم إلى مدينة قورنثه، للتفرج على ديوجينس لكونه كان هناك في ذاك الوقت، فرآه جالسًا في الشمس يدق برميله، فقال له: أنا الملك إسكندر الأكبر. فقال له ديوجينس: وأنا الكلب ديوجينس. فقال له إسكندر: أما تخافني. فقال له ديوجينس: أنت طيب أو رديء. فقال: بل طيب. فقال ديوجينس: ومن الذي يخاف من الطيب؟! فعجب إسكندر من وفور عقله وانطلاق عنان لسانه، ثم بعد تحادثها برهة، قال له إسكندر: إن أرى حاجتك لأشياء كثيرة، ومن سروري وفرحي إعانتك ومساعدتك عليها، فسلني ما تريد. فقال له ديوجينس: تحول من هذه الجهة، فقد منعت عني ضوء الشمس، وقطعت لذي بها. فصار إسكندر في غاية العجب من زهد ديوجينس

لسائر الأشياء اللنيوية، ثم قال ديوجينس: أيّنا أغنى من هو قانع بعباءته وخرجه، أو الذي لم ينقع بعظيم سلطنته وسعة عملكته، بل اقتحم الأخطار لزيادة حلودها، واشتغل الليل بالنهار بشئونها. فعجب خواص إسكندر من كونه مع عِظّيه احترم هذا الكلب ديوجينس، ولاطفه وبجّله مع كون ديوجينس لم يقم له من محله، بل ولا اعتنى به. فلها استشعر إسكندر منهم بذلك التفت لهم، وقال: لو لم أكن الملك أسكندر، لأحببت أن أكون ديوجينس.

اتفق لديوجينس وهو مسافر في البحر لمدينة أجينا أخذ لصوص البحر لها، فساروا به إلى جزيرة كريد، وعرضوه للبيع بالسوق، فلم يتأثر من تلك النكة التي نزلت بها، وبينها هو كذلك إذا رأى رجلًا اسمه اكزينادس، غليظ الجئة حسن الملبس، فقال لهم: ينبغي أن تبيعوني لهذا؛ لأني أراه بحتاج لمعلم. فلها دنا بقصد سومه قال له ديوجينس: تقدم يا هذا الصبي واشتر لك رجلا -يعني نفسه-. فسئل ماذا تعرف من الأشياء، فقال: سياسة الرجال والحكم عليهم. وقال للمنادي: صح في السوق مَنْ كان محتاجًا لمعلم فليأت لشرائي. وكان بائعه قد منعه الجلوس، ولم يمكنه منه أبدًا، فقال ديوجينس: لا ضرر في ذلك، فإن السمك يشترى على أية حالة كانت، لكني أتعجب حيث لا يشترى غطاء القدر من النحاس إلا بعد امتحان حسن معدنه برنته، وأما شراء الرجال فيكتفون فيه بنظرهم فقط.

فليا تم سومه قال لمشتريه مع: إني الآن ملكك فاستعد لم آمرك به؛ لأن أكون عندك، إما بمنزلة حكيم أو وكيل، وعلى كل يلزمك طاعتي عبدًا كنتَ أو حرًّا. ثم إن اكزينادس أعطاه أولاده ليعلمهم، فاعتنى بهم ديوجينس غاية الاعتناء حتى حَقَّظَهم غَيْبًا جميع منتخبات الأشعار، وكذلك مختصرًا في الفلسفة ألفه لأجلهم، وصار يعلمهم الصراع والمسابقة على الخيل، والصيد، والقنص، وضرب القوس، والرمي بالمقلاع، وعوَّدَهم على القناعة في الميشة، فكانوا يكتفون بالبسير جدًّا، وشرب الماء القراح فقط، وأمرهم باستئصال شعورهم حلقًا إلى البشرة، وكان يأخذهم معه في الطرق عليهم الملابس الحشنة، وأغلب أوقاتهم بلا نعال ولا رداء. وكان فمؤلاء الأطفال مزيد محبة وشدة رغبة في ديوجينس، فكانوا يوصون عليه أهاليهم.

جاءه بعض أصحابه في مدة الأسر والحجر عليه، بقصد إنقاذه وإخراجه من ذل العبودية، فقال له ديوجينس: أبِكَ جنون أو عهزاً بي، أما علمتَ أن السبع ليس أسيرًا عند مَنْ يطعمه، إنها المطعم للسبع هو أسيره.

سمع ذات يوم مناديًا يقول: إن ديوكسيبس غلب جملة من عظهاء الرجال في الألعاب الأولمبيقية، فقال له: لا بل قل غلب جماعة من الأرقاء المساكين؛ لأن الذي غلب الرجال إنها هو أنا فقط.

كان إذا قبل له الآن ينبغي لك الاستراحة، فإنك صرت شيخًا هرمًا يقول: أثرى الناس يشيرون على مَنْ يجري بها ينشطهن أو بها ينبطه، أفليس المناسب لي أن أبذل جميع قوتي. وأى وهو مار في الطريق رجلًا وقعت منه كسرة خبز، فاستحى أن يرفعها، فالتقط ديوجينس بعض قطع زجاجة مكسورة ودار بها في المدينة، قاصدًا بذلك أن الإنسان لا ينبغي له الحياء من شيء، حيث كان عرضه عدم الحسارة. وكان يقول: مثلي كمثل أرباب الألحان، يعلم غيره الصوت الحسن بالانتقال إلى غيره.

جاءه رجل بريد أن يكون تلميذه، فناوله ديوجينس فخذ خنزير، وأمره أن

يمشي به خلفه في أزقة المدينة، فاستحى الرجل ورمى به إلى الأرض وذهب، فرآه ديوجينس بعد مدة فقال له: ما أعجب حالك حيث كان الفخذ قاطمًا لمحبتنا.

رأى في سياحته امرأة خاضعة ساجدة أمام الأصنام، مكشوفة العجيزة، فأسرع إليها ديوجينس وقال: أما تخافي أيتها المسكينة كون المعبود الذي يبصر خلفك كما يبصر أمامك يراك على حالة مخلة بالحياء. كان إذا تفكر في معيشته وفقره يقول ضاحكًا: سائر أنواع اللوم والمعايب قد لحقتني، وإني وإن كنت لا دار لي ولا مدينة ولا وطن، وأتقوت يومًا بيوم، فإني جلد على مقاومة صروف المدهر، أقابل المال بالثبات والعفة، وأقابل الموائد بالحالة الفطرية الخلقية، وأقابل تكدرات النفس بالتدبر والعقل.

سأله رجل عن الوقت الذي يأكل فيه، فقال له: إن كنتَ غنيًّا، فكُلْ فِ الساعة التي تعجبك، وإن كنتَ فقيرًّا، فكُلْ فِي الوقت الذي يمكنك.

ترجاه الأثينيون أن يكون من حزبهم، ويتدين بأسرار ديانتهم، وحلفوا له أن مَنْ دخل في دينهم يكون من السمادة الأخروية في أعلى عليين، فقال لمم: إن هذا الأمر حجيب، حيث إن عقلاء الناس تدوم في الطين، والمتداخلين في طريقتكم مع شقائهم يحظون بجنان الحلد.

كان من عادته تعطير أقدامه، فسئل عن ذلك، فقال: إن رائحة العطر الذي يوضع في الرأس تظير في الهواء، بخلاف ما إذا عطرت الأقدام، فإن الروائح تصعد إلى الأنف.

اتفق أنه مرَّ بدار لأحد الخصيان القباح، فوجد مكتويًا على بابها: لا يدخل

من هذا الباب شيء قبيح. فقال: فمّن أين يدخل صاحب الدار؟!

أراد بعض الفلاسفة أن يبرهن له على أن لا حركة له، فلم يجبه بل قام وتماشى، فقال له: ذلك الفلسفي ماذا تريد بمشيك؟ فقال: إبطال دعواك. كان إذا سمع متكلمًا في علم الهيئة والنجوم يقول له: متى كان نزولك من السهاء؟

كان أفلاطون يقرر في تعريف الإنسان أنه حيوان ذو رجلين، لا ريش له، فأخذ ديوجينس ديكًا ونتفه وخبأه تحت عباءته، ولما دخل المكتب، أخرجه وطرحه وسط المكتب، وقال: هذا إنسان أفلاطون. فالتزم أفلاطون لتصحيح تعريفه أن يزيد ذو أظافر عريضة.

مَرَّ ذات يوم بمدينة ميغاره، فرأى أطفاطم جميعًا عرايا، ورأى الغنم مستورة بالصوف، فقال: غنم هذه المدينة أسعد من بني آدم. رأى الفيران الصغار تلتقط فتات طعامه من تحت السفرة وهو يأكل، فقال: قد بلغ ديوجينس أن صارت تأتى له الطفيلية.

سُئل وهو خارج من الحيام: أقي الحيام كثير من الرجال يغتسلون؟ فقال: لا، فقيل له: أفيه ازدحام عظيم؟ فقال: نعم. دُعي لوليمة فامتنع لكونه حضر إليها في اليوم السابق، ولم يثن عليه أحد في نظير حضوره.

اتفق أن رجلًا كان يحمل خشبة طويلة على ظهره، فصدمه بها على حين غفلة، ثم قال له: قِ نفسك. فقال له ديوجينس: قد ضربتني ثانية، وحصلت له واقعة نظير هذه مرة ثانية، فضرب حامل الخشبة بمصاه، وقال: كن أنت على حذر.

مَرَّ في مطر غزير فابتلت عباءته من جميع جهاتها، حتى رثى لحاله جميع من رآه، وكان أفلاطون إذ ذاك حاضرًا بالمصادفة، فقال لهم أفلاطون: إنها يجزنه ذلك حقيقة إذا لم يره عليه أحد منكم. صفعه رجل ذات يوم، فقال: إن لا أعلم أنه يلزمني أن أضع على رأسي سلاحًا يقيه. سُئل مرة: كم تأخذ نظير الصفعة الواحدة من ضاربك؟ فقال: بيضة حرب.

اتفق أنّ ميدياس لكزه ذات يوم جملة لكزات بيده، ثم قال له: اذهب فاشكني وأنت تدفع ثلاثة آلاف دينار غرامة. ففي ثاني يوم أخذ ديوجينس قضيب حديد، وضرب ميدياس به على رأسه ضربة شديدة، وقال له: اذهب فاشكني وأنت تدفع نظير تلك الغرامة.

سأله لوسياس العقاقيري: هل تعتقد وجود إله؟ فقال له: أيخفى هليًّ مع معرفتي أنه عدوك الأكبر. ورأى رجلًا ينغمس في الماء ليتطهر، فقال له: يا مسكين، لو اغتسلت إلى غد بهذا الماء، لم يعصم لسائك بذلك عن الخطأ، فكيف يطهرك من الذنوب.

رأى غلامًا في حالة مخلة بالحياء، فسار إلى معلمه وضربه بالعصا، وقال له: لم علَّمت تلميذك الفعلة القبيحة. أتاه رجل ليريه حسابًا عمله في برج من الأبراج السياوية، فقال له ديوجينس: هذا شيء ظريف يمنع مثلنا أن يموت جوعًا. كان يلوم الذين يشكون المعيشة، ويقول: هؤلاء الرجال داتيًا يطلبون ما ظاهره خير، ويتركون ما هو الخير في الواقع والحقيقة.

كان يعرف استحسان كثير من الناس لمعيشته، ولكن لما رأى القليل منهم شرع يقلده قال: إن كلب عظيم، ولكن لم يتجاسر الذين يعرفوني ويستحسنون

طربقتي على الانضهام إليَّ للصيد. كان دائها يلوم الذين يتطيرون من الأحلام، ولا يتأملون ما يخطر ببالهم في اليقظة، فيعبرون الخطرات النومية، وبينها هو يتنزه ذات يوم رأى محقة جميلة ظريفة بها امرأة، فقال أيليق أن يكون مثل هذا قفضًا كما هذا الحيوان القبيح.

كان الأثينيون يحترمونه احترامًا كليًّا، حتى إنهم عاقبوا شابًّا بملأ من الناس كان قد كسر برميل ديوجينس وأعطوه برميلًا آخر. كان جميع الناس يغبطون قاليثينيس على أكله مع إسكندر غداء وعشاءً، أما ديوجينس فكان يقول: أما أنا فإني أرثي لحاله في ذلك بخصوصه، وكان اقراطير يبذل جهده في التحيل على جلب ديوجينس عنده، فقال له ديوجينس: أما أنا فأختار أكل الخبز فقط بأثينا على تعيشي في عز قصورك.

وهدد بيرديقاس ذات يوم ديوجينس بالقتل إن لم يأت لزيارته، فقال له: أقل الهوام السمية يمكنه ذلك، ولكني أحلف لك أن ديوجينس ليس محتاجًا في راحته لبيرديقاس بالكلية ولا لعظمه، ثم صاح، وقال: إن الخيرات الإلهية كثيرة أنعمت على سائر الرجال بالأرواح، وأما اللذات المعنوية فمجهولة عند الناس الذين لا همة لهم إلا المآكل اللطيقة والتعطرات. رأى ذات يوم رجلًا يُلبسه عبده نعله، فقال له: إنه لم يبنَّ لك عليه من أنواع السرور إلا أن يمخطك فها منفعة يديك، ورأى مرة حين سياحته قضاة يحكمون في رجل سرق جامة في الخزينة العمومية، فقال: انظروا هؤلاء لصوص كبار ساحبون لصًّا صغيرًا.

كان يقول: إن الغني الجاهل كشاة مُغطاة بجل من ذهب، وكان ذات يوم في وسط السوق فصار يخمش بدنه بأظافره، ويقول: ليت كثرة ذلك في البطن يمنع بها الإنسان جوعه وقت ما يجب. دخل ذات يوم الحمام فرأى شابًا يتحرك بحركات منوازنة لكنها نُحلة بالحياء، فقال له: كلما أتقنت حركتك وأحكمتها زادت بك قلة الحياء.

مَرَّ بالطريق مرة فرأى مكتويًا على باب بيت رجل مُسرف أنه معرض للبيع فقال: إني من قبل ذلك أعرف جيدًا أن كثرة الشُّكر تُوجب صاحبك للقيء لامه رجل في التغرب بالبلاد، فقال له: يا أيها المسكين إني مسرور بذلك جدًّا، حيث كان سببًا لصيروري فلسفيًّا. وقال له رجل آخر بعد ذلك بقليل: إن السيبنين مجكمون عليك بالنفي الدائم، فقال: وأنا كذلك حكمت عليهم بالبقاء الدائم في بلدهم القبيحة على شاطئ البحر الأسود.

وكان يترجى الأصنام أن يُمنوا عليه باللطف فسُئل عن سبب طلب ذلك منها، فقال: لأعوِّد نفسي على أن لا أجاب فيها أطلب، ولما كان فقره يجوجه إلى طلب الصدقة يقول لمن يراه أولًا: إن كنت قد أعطيت أحدًا غيري شيئًا فاعطني مثله، وإن لم تكن أعطيت أحدًا شيئًا فاجعلني أول من تعطيه.

سُئل ذات يوم عن طريقة دينيس الظالم مع أصحابه، فقال: كان يصنع معهم كالإنسان الذي يستعمل الزجاج في حال امتلائه، ثم يتركه بعد فراغه. لمح بالحَيَّارة رجلًا قد أسرف في ماله وضيَّعه وهو يتعشى بالزيتون فقط، فقال له: لو كان فطورك على مثل هذا الطعام لكان عشاؤك أحسن من هذا. قال الشهوات غير الملايمة تصير منبع جميع المصائب التي تقاسيها البشرية.

وكان يقول: الصلحاء من الناس هم مظهر الآلهة. وكان يقول: إن البطن آفة العمر. كان يقول: إن الكلام الحسن المرتب كسيلان العسل، وإن العشق شغل أهل البطالة.

سُئل ما أسوأ الحالات قال: الهرم مع الفقر. سُئل أي شيء أحسن في الدنيا قال: الحرية، وتجاسر عليه رجل وسأله ما أشد الحيوانات عَضًّا؟ فقال: أما من الناس المتوحشين فالرجل السباب، وأما من المتمدنين فالرجل المداهن. رأى في سياحته نسوة متعلقة بفروع الزيتون، فقال: ليت سائر أشجار الزيتون تثمر مثل هذه الفاكهة دائمًا. أتاه إنسان وسأله ما السن الذي يستحق الإنسان الزواج فيه، فقال له: ما دام الإنسان صغيرًا، فإن وقت زواجه لم يأتٍ ومتى صار كبيرًا فقد فات وقته. سُئل ما سبب اصفرار الذهب، فقال: كثرة حُسَّاده. قيل له ذات يوم: إن عبدك مينيس قد هرب، وألحوا عليه في طلبه، فقال: يا عجبًا لكم، حيث إن أحدنا لا غنى له عن الآخر، فها يكون جربي، وسأله أحد الظلمة ذات يوم عن أجود معدن لصناعة الأصنام؟ فقال: هو المعدن الذي صُنعت منه صورة هرموديوس واستيوجيتون اللذين هما أشد أعداء الظلمة. بينها أفلاطون -ذات يوم- يوضح آراءه في بعض مباحث، فتكلم على شكل لوح الطاولة والقدح، فقال له ديوجينس: إن بالمشاهدة أتصور حقيقتها جبدًا، ولكن لا أدرى شكلها، فقال له أفلاطون: صدقت؛ لأن معرفتها بالمشاهدة لا يلزم لها إلا البصر، وأما معرفة أشكالها فمتوققة على الذهن.

سُئل ذات يَوْم عن سقراط، فقال: هو رجل بجنون. رأى شابًا قد اهمر وجهه جدًّا من الخجل، فقال له: هكذا هكذا يا بني، فإن هذا لون الفضيلة. جاءه ذات يوم اثنان من الفقهاء ليحكهاه بينهها فحكم بالمعاقبة عليهها معًا، وذلك أن أحدهما كان متهيًا بالسرقة، والآخر كانت شكواه بلا سبب، حيث إن المسروق ليس ملكه، بل كان لآخر وسرقه منه، وسُئل عن سبب تصدق الناس على العمي والعرج، وعدم تصدقهم على الفلاسفة، فقال: إن سائر الناس متأهلون للعمى والعرج، وليس كل أحد أهلًا للفلسفة، وسأله رجل ألك خادم

أو خادمة؟ فأجابه لا، فقال له: فمن يدفنك؟ فأجاب: من احتاج لبيتي.

تجرأ عليه رجل، وقال له: إنك كنت تصنع الدراهم المغشوشة، فقال له: نعم كنت في السابق كها أنت الآن، ولكن ما أنا عليه الآن لا تصله طول عمرك. دخل ذات يوم مدرسة أحد المعلمين فوجد فيها قليلًا من التلاملة، وكثيرًا من صور من اخترع الفنون اللطيفة، فقال له ديوجينس: إذا حسبنا تلك المصور تكون تلاملتك كثيرة. مُثل من أي بلد أنت؟ فقال: من الدنيا، يُشير بلذلك إلى أن العاقل لا يحتاج للتعلق بيلدة مخصوصة.

رأى رجلًا مُسرفًا مارًّا بطريق فسأله دينارًا، فقال له ذلك المسرف: لم طلبت مني دينارًا، وتطلب من فيري درهمًا فقط؟ فقال: لأنه بعطيني مرة ثانية، وأشك في أني أجدك بعد ذلك على حال تعطيني فيها مرة أخرى، وسُتل يومًا: هل الموت مؤلم؟ فقال: إنَّا لا نحس به وقت وقوعه، فكيف يمكن أن يكون مؤلمًا. رأى يومًا رجلًا لا يُحسن الرمي وهو يُصوِّب بألة رميه إلى خرض فأسرع ديوجينس إلى ذلك الغرض، وجعل رأسه أمامه، فسُتل: لم ذلك؟ فقال: خافة أن يصيبني.

لما كان يُقال له: إن كثيرًا من الناس يهزءون بك، يقول: وماذا يضرني مع أني أريد ذلك، وأظن أن الحمير حين تضرب أسنانها وتبرزها وقت نهيقها، إنها تفعل ذلك للضحك على مثل هؤلاء الناس، فقيل له: وهل يكترث مثل هؤلاء بها تصنعه الحمير؟ فقال: كيف أكترث أنا بهم.

سُتل ذات يوم لِمَ لَقَبُوك كلبًا؟ فقال: لأن أتملق لمن يعطيني، وانبع على من منعني، وأعض من يؤذيني. سُتل من أي أنواع الكلاب أنت؟ فقال: أكون وقت جوعي من جنس السلاق أتلاعب لجميع الناس، ووقت شبعي كالكلب العقور أعض كل من قابلني، ورأى انكسمينس الخطيب مازًا بالطريق، وكان كبير البطن جدًّا، فقال له ديوجينس: أعطني بعض بطنك تصنع معي جيلًا كبيرًا، ويخف عنك هذا الثقل، ولما كانوا يعيِّرونه بالأكل في الطرق والأسواق، يقول لهم: إن الجوع يعتريني هناك كها يعتريني في محال آخر.

لما رجع من مدينة لقدمونيا إلى مدينة أثينا سُئل من أين جئت؟ فقال: من مدينة الرجال إلى مدينة النساء. كانت عادته أن يُشبّه معشوقات الملوك بنبيذ عظيم مسموم، وكان يُسميهن سلاطين الملوك؛ لأنهن ينلن منهم كلما طلبن. تعجب بحضرته يومًا رجل من كثرة الهدايا الموجودة بهيكل العافية، فقال له ديوجينس: يا هذا، لو كانت الهدايا عن يموت لوجد به أكثر من ذلك، واجتمع حوله جماعة، وهو يأكل وسط الطريق ونادوه باسم الكلب، فقال: بل أنتم الكلاب؛ لأنكم اجتمعتم حول من يأكل.

تقابل مع رجل من المصارعين لا معرفة له، وكاد يموت جوعًا؛ فشرع يعمل نفسه حكيمًا، فقال له ديوجينس: الآن قد وجدت طريقة لأخذ ثأرك بمن كانوا يضربونك، كان عنده لرجل عباءة فطلبها منه، فقال له ديوجينس: إن كنت ملكتها لي فقد صارت ملكي، وإن كنت ما أعطيتها لي إلا عارية، فأنا الآن مستعملها، فاصبر حتى لا يكون لي بها حاجة، ولما كانوا يلومونه بالشرب في الحتملها، يقول: وها أنا أحلق رأسي في حانوت الحلاق، وأحسن إليه رجل فسمع الناس يثنون عليه، بذلك فقال: الأوفق شكرهم لي؛ لأني مستحق لتلك العطية.

سُئل ماذا ربحت من فلسفتك؟ فقال: لو لم تنفعني إلا في التجلد على تَحمل المشاق التي من البعيد نزولها بي لكفى في سروري منها. لما علم أن الأثبنيين

أعلنوا بأن إسكندر هو ابخوس عني: إله الشراب، قال لهم مستهزئًا: وأنا لم تجعلوني اسيرابيس عني: إله النار. لاموه على الإقامة بالأماكن القذرة، فقال: الشمس تدخل في أماكن أقذر من هذه بكثير ولا تتسخ.

تجرأ عليه رجل، وقال له: حيث إنك لا تعرف شيئًا، فكيف تجرأت بجعل نفسك في رتبة الفلاسفة؟ فقال: لو لم يكن لي من الفضل إلا تشبهي بهم، لكفى في عدي منهم. أتوه بتلميذ يومًا ومدحوه له بالعقل والمعارف والنباهة والأخلاق الحميدة، فتأنى ديوجينس حتى أتموا كلامهم، ثم قال لهم: حيث كان كاملًا جدًّا فلا حاجة له بي، ولم جتم به إليَّ، ودخل متفرجًا عند خروج الناس منه، فسئل: لم ذلك؟ فقال: هذا ما عَوَّدت عليه نفسي طول عمري.

لما طرد دينيس الظالم من عملكته المسهاة سيراقوسه، وذهب إلى مدينة قورنفه، وأداه فقره إلى تعليم الشباب كي لا يموت جوعًا، دخل مدرسته ديوجينس ذات يوم فسمع تصويت الأولاد، فظن دينيس أنه جاء ليسليه على فقره، فقال لديوجينس: قد شكرت معروفك فانظر تقلبات الدنيا، فقال له ديوجينس: با مسكين، إني متعجب من حياتك إلى الآن ألست الذي عسفت في الظلم بأهل علكتك، وإني الآن أراك لا تصلح أن تكون معليًا في المكتب، كها أنك لم تصلح ملكًا، ورأى ذات يوم أناسًا يقربون قُربانا للآلهة رجاء أن يرزقوا بغلام، فقال لحم، إنكم نفكرتم في الغلام ولم تتفكروا أن يكون صالحًا.

رأى شابًا يتكلم مع قلة الحياء، فقال له: أما تستحي، حيث تخرج من قراب العاج سلاحًا من الرصاص. كان يقول: إن الذين يعلمون الصلاح، ولا يعملون به، كمثل آلات الموسيقى تخرج منها أصوات مطربة ولا إحساس عندها. قال له رجل ألم أصلح للفلسفة؟ فقال له: يا مسكين، حيث لا ترجو

معيشة طيبة فَلِمَ حياتك. رأى شابًا يصنع شيئًا مع قلة الحياء، فقال له، أما تستحي تبخس ما أنعم عليك به خالقك.

كان يقول أغلب العالم في ذلة، وذلك أن العبيد في طاعة ساداتهم، والسادات في هوى أنفسهم وسائر الأشياء متقومة بالعوائد فبعض الناس عودوا أنفسهم على الميشة اللذيذة والفخر والحظ بالشهوات، فلا يمكنهم أن يتحولوا عنها أبدًا، والبعض الآخر عاشوا على احتقار التلذذات والشهوات.

في مذهبه الكلبي أن الحياء من ضعف النفس، ولذلك كان لا يستحي من ضُنع أقبح الأشياء أمام الناس، ويقول: إن الأكل شيء عظيم فها يمنع الإنسان أن يأكل في الطرق والأسواق كأكله في ببته. شئل أي محل تريد أن تُدفن فيه بعد موتكم؟ فقال: في وسط الخلاء، فقيل له: أفلا تخاف أن تكون غنيمة الطيور والوحوش؟ فقال: ضعوا بجنبي عصاكي أطردها بها حين تأتي، فقيل له: إنك إذذاك لا إحساس عندك، فقال: حيثير ما الضرر في كونها تأكلني.

قال بعضهم أنه لما بلغ عمره تسمين سنة أكل فخذ بقرة نينًا فنشأ له عنه خُعة فتوفي بها، وقيل: إنه حين صار هرمًا قَتَل نفسه بأن جذب نفسه ولم يخرجه، فذهب إليه أصحابه في الصباح ولما وجدوا عادته في الانتباه من النوم تغيرت وجدوه مُلتفًا بعباءته كشفوها فإذا هو ميت فتنازعوا أيهم يجهز جنازته، حتى أدًى للعراك، فأتى القضاة وأكابر مدينة قرونثه وسكنوهم، وشهدوا جنازته العظيمة، ودفنوه بجانب باب المدينة جهة البرزخ، ونصبوا بجانب قبره عمودًا من رخام خزيرة «باروس»، وكان موته وموت من رخام فوقه صورة كلب من رخام جزيرة «باروس»، وكان موته وموت إسكندر الأكبر الذي مات في بابل في يوم واحد، وكان ذلك في الأولمبياد الرابع عشر بعد المائة، وأهدي إلى قبر ديوجينس جملة صور عظيمة مكتوب عليها.

# تاريخ أقراطيس الفيلسوف

كان عصريًّا لبوليمون، وخليفة أكسينوقراط في المكتب الأفلاطوني، وكان موجودًا في الأولمبياد الثالث عشر بعد المائة.

كان من الفلاسفة الكلبية، وهو من أجلَّ تلامذة الشهير ديوجينس، وهو ابن اسقوندوس الطيوي، وكان من حائلة شهيرة جدًّا، وكان من أرباب الأموال الكثيرة.

كان ذات يوم بمحل لعب فرأى تيلفوس ترك أمواله لأجل أن يكون فلسفيًا كلبيًّا، فتأثر هو من ذلك وصمم على التشبه به فباع عقارات وطنه بأكثر من مائتي دينار وأودعها عند أحد الصيارفة، وقال له: إن رأيت عقول أولادي لا تصلح للفلسفة فادفعها إليهم وإلا ففرقها على أهالي قطيوا، لما أن الفلاسفة لا احتياج لهم إلى المال فأتاه أهله وترجوه أن يعدل عها شرع فيه إلى غيره فطردهم من داره وضربهم بعصاه.

كان يلبس في الصيف حباءة ثقيلة جدًّا، ويلبس في الشتاء ثيابًا خفيفة جدًّا؛ ليتعود على مشاق الحر والبرد، وكان لا يستحي أن يتقصد دخول البيوت والتلفت فيها، حتى إذا رأى ما لا يعجبه وبَّخ صاحبه عليه فيتمرن على ذلك، وكان بمشي خلف الأسافل ويسبهم ليسبوه فيتعود مقاساة نحو هذه الأحوال، وكان ضنك المعيشة جدًّا، وما شرب غير قراح الماء كبقية الفلاسفة الكلبيين.

كان في زمنه ميتروقليس الخطيب الذي كان لا يمكنه أن يظهر لعموم الناس؛ لأنه كان سلس الريح ويعسر عليه منعه، فمن شدة خجله لزم العُزلة بمنزله، وصمم عليها بقية عمره، فلما سمع بذلك أقراطيس أكل ترمسًا حتى ملأت الأرياح بطنه، فذهب إلى منزل ميتروقليس وكلَّمه كلمات ظريفة؛ ليظهر له أنه لا ينبغي هذا الحياء، وقال له: حيث لم يقع منك إلا كما يقع من كل أحد فيا الحياء من الأمر العام. وبينها هو يكلمه إذا بالترمس أثَّر أثره فتقوى هذا الخطيب بها صنعه أقراطيس حتى عاد يلوم نفسه، وصار لا يبالي بلوم الناس على مثل ذلك، وتعلق تعلقاً كليًّا بأقراطيس، حتى حرق جميع كتبه التي تعلمها من نيوفراسط، وتبع مذهب الكلبية حتى ربى تلامذة كثيرة، وصار محترمًا عند الفلاسفة، واشتهرت تلامذته شُهرة عظيمة في سائر اليونان؛ ولكن لما أحسَّ بالهرم سَيْمَ الحياة، وقتل نفسه خنقًا.

كان أقراطيس بشع المنظر جدًّا، حتى يظهر أن قباحته ورداءته خارقة للعادة، وكان يخيط على عباءته جلود الغنم؛ فلذا كان عند أول رؤيته يصعب تمييزه من أي نوع من أنواع الحيوانات، وكان ماهرًا جدًّا في الألعاب، وكان إذا حضر المحافل العامة لمصارعة ونحوها لم يتالك الحاضرون منع أنفسهم من الضحك عليه؛ لقبح وجهه وملبسه الخارج عن العادة، وكان هو لا يبالي بذلك، ويرفع يديه يصبح: تصبر يا أقراطيس، فإن الذين يسخرون منك ويهزءون بك الآن سيبكون غدًا، ويحسدونك حين يعرفون جُبن أنفسهم، وأنت تجد نفسك بذلك سعيدًا.

ذهب ذات يوم ليترجى بعض المعلمين أن يُنعم على أحد تلامذته بالصفح، فَقَبَّل فخذه بدلًا عن تقبيل ركبته المعتاد، فاستغرب هذا المعلم ذلك وظهر غمه منه، فقال له أقراطيس: لا يضرك ذلك أليس فخذك كركبتك. كان يقول: يستحيل أن يجد الإنسان أحدًا لم يُذنب أصلًا، ولا يقدح في ظرافة الرمانة بعض الحبات المفنة. كان يحثُ تلامذته على عدم التعلق بزهرة الدنيا أصلًا، ويقول لهم: أنا لم أدرك من الدنيا إلا ما تعلمته، وتركت سواه للذين يجبون فخر الدنيا. كان كثيرًا ما يحملهم على الهروب من حظوظ الدنيا بقوله: لا يليق للفلسفي من الأوصاف إلا الحرية، ولا مالك أصعب من الشهوة. كان يقول: إن الجوع كافٍ في إذهاب العشق، فإن لم يذهبه في مبدأ أمره قطع عرقه في العاقبة، فإن لم يذهبه الجوع، فلا حيلة في إذهابه إلا قتل الإنسان نفسه.

كان إذا نظر في أخلاق أهل عصره الفاسدة عَيِّرهم بالسفه، حيث يصرفون أموالهم في النقائص الملايمة لشهواتهم، ويتأثرون على أقل قليل يصرف في محله ألَّف رسالة في عوائد أهل بلاده، وقال فيها ما نصه: عطية الطباخ عشرة دنائير، وعطية الخكيم درهم واحد، وعطية المتملق مقدار عظيم، وعطية الناصح كالهباء، وعطية الزواني أموال جسيمة، وأما نصيب الفيلسوف عندهم فهو فلس.

كان إذا سُئل: ماذا اكتسبت من الفلسفة؟ يقول: معرفة أني أتعود على الاكتفاء في الغذاء بالبقول، وأن أعيش بلا هم وحيرة. أرسل له ديمتريوس الفاليري ذات يوم مقدارًا من النبيذ والخبز فغضب جدًّا من توهم ديمتريوس أن الفيلسوفي بحتاج للنبيذ، وردَّ إليه زجاجته بحالها مع الأنفة والشدة، وقال: لبت الخبز بهذه البلاد بجري كها يجري النبيذ.

لا كان أقراطيس قد بلغ الغاية في الجسارة والتمكن من أغراضه أعجب غاية التعجب «هويرخيا» أخت ميتروقليس، حتى أنها لم تمل لسائر من خطبها من عظهاء الناس، وهددت أهلها بأنهم إن لم يُزوجوها بأقراطيس لتقتلن نفسها، فاحتال أهلها على إزالة ذلك من ذهنها فلم يجد تحيلهم شيئًا، فسعوا إلى نفس أقراطيس، وطلبوا منه بإلحاح ألَّا يجيبها لما طلبت، فلما لم يمكنه توفية مرامه معها، قام لها على قدميه وخلع ثيابه ليريها احدوداب ظهره واعوجاج أعضائه، وطرح عباءته وخُرجه وعصاه إلى الأرض، وقال لها: لأجل أن لا تغتري هذا متاع الذي تريدين التزوج به، وما يملكه من الدنيا، فإن أحببت، تزوجي فلا تظني أن يساري أكثر من ذلك، أو أني أطلب غيره فلم تتردد في زواجه، بل بادرت بإيناره على جميع طلابها الآن، ومن تظن طلبه لها غدًا، ولازمته في سائر المحلات، حتى في حضور جميع المحافل.

بينا هي معه ذات يوم في وليمة عند ليساقوس شرعت في قياس سفسطاني تخاطب به تيودورس الحاضر بهذه الوليمة، فقالت: إذا عمل تيودورس بعض الأشياء ولم يلم عليها. فهوير خيا إذا عملت هذا الشيء بعينه لا ينبغي أن تلام عليه، وتيودورس لما ضرب نفسه بيده لم يعمل شيء يُلام عليه. فهوير خيا إذا صفعت تيودورس على قفاه بهذه المضربة لا تُلام وصفعته بكفها فلم يجها عن هذا القياس بشيء في الحال، ولكن أخذ عباءتها من فوق كتفها، وقال: انظروا هذه المرأة التي تركت فرشها وجالتها إلى هذا، فقالت له: صحيح، ولكن أتظن أخطأت، حيث قدمت الفلسفة على سائر ما تصنعه النساء.

وُلِلًا لها من هذا الزواج العظيم غلام يُسمى «باسقليس»، وكان أبوه وأمه معتنيين بتربيته وتعليمه الفلسفة الكلبية. سأل إسكندر أقراطيس ذات يوم، فقال له: أتراني إذا أحدت لك تجديد مدينة وطنك كها كانت يحصل لك سرور؟ فقال له: هذا غير لازم لأني لا آمن أن يأتي إسكندر آخر فيهدمها ثانيًا.

كان أقراطيس يقول: لا أحسن ولا أفخر من التوطن في الفقر، وازدراء سائر المفاخر فلا يكون للدنيا تسلط، وإني أعيش معيشة ديوجينس لا أحسد أحدًا على لذات الدنيا. كان يقول: إن أغنى الأكابر العظام، مثل الشجر الذي ينبت على رءوس الجال، والصخرات الوعرة التي لا يمكن أن يصل لثارها غير الغراب والحداة؛ فحينئذ لا ينتفع بتلك الأموال إلا المتملقون من الرجال، والقباح من النساء، فالغني حينئذ بين هؤلاء بمنزلة عجل بين قطيع من الذئاب.

لما كان يسأل عن مقدار الزمن الذي يُحصل فيه الإنسان الفلسفة، يقول: حتى يعرف أن الناس الذين يسوسون الجيوش ليسوا إلا كقادة الحمر. كانت طريقته كبقية الفلاسفة الكلبية إهمال سائر العلوم ما عدا علم الآداب. وعَمَّر زمناً طويلًا حتى سَّه الهرم جدًّا وانحنى ظهره، ولما أحس بأن أجله قد دنا، قال: متأوهًا متفكرًا يا ذا القتب، من بعد أن عشت زمانًا طويلًا توضع في القبر عن قريب، وتنظر هناك قصور جهنم، وتوفي على غاية من الهرم في وقت عزه وشهرته، وكانت وفاته تقريبًا في الأولمبياد الثالث عشر بعد الماثة، وكان في ذلك الوقت ظاهرًا مشهورًا في مدينة «طيوا» حتى غطى اسمه ذكر الكلبيين من أهل عصره، وهو الذي عَلَم «زينون» الفيلسوف رئيس الفلاسفة الشاكين.

### تاريخ بيرهون الفيلسوف

كان موجودًا قبل زمن أبيقورس قريبًا من الأولمبياد العشرين بعد المائة، وكان بيرهون غترع المذهب المسمى بيرهوني واسقيطيقي وهو مذهب المشككة، وأبوه أفليسطرقس من "مورا"، واجتهد في أول أمره بالنقش والتصوير، ثم بعد ذلك صار تلميذًا لادريزون، ومن بعده تتلمذ لانكسرخوس الفيلسوف، وتعلق به كليًا، حتى تبعه في السفر إلى بلاد الهند، وفي مدة سفره كان له اشتياق كلي إلى مجاورة المجوس وغيرهم من حكياء المشرق، ومن بعد أن تعلم جميع مذاهبهم لم يكفه ذلك؛ بل ظهر له أن سائر الأشياء غير مدركة الحقائق، وأن الحقيقة محفية في هُو لا قرار له، وأنه لا أصوب من الشك في كل شيء وعدم القطع بشيء.

كان يقول: إن الناس في ترتيب معاتشهم يسلكون عوائد بلادهم، وإن كل إنسان لا يفعل شيئًا إلا بحسب العادات، ويهارس كل الأشياء على حسب القوانين والعوائد المؤسسة في كل بلد من غير ما يدري أن هذه القوانين جيدة أو رديئة.

كان في ابتداء أمره فقيرًا خاملًا، فلها أخذ في صناعة التصوير، ومكث مدة طويلة في بلده يشتغل بتلك الصنعة، تيسر أمره ونجح بمرامه، وكان دائم العُزلة عن الناس معتكفًا عنهم لا يحضر مجامعهم، بل لا يُخالط أحدًا أبدًا، وكان كثير الأسفار، ولا يخبر أحدًا بالجهة التي يريد التوجه إليها، وكان يقاسي الشدائد والصعوبات العظيمة من غير أن يظهر منه تألم أو ضجر من ذلك، وكان مسلمًا في جسده إلى الحوادث ولا يمنعه خطر عن مقصده، فربها أثر أن نحو العجل يمر فوقه ولا يرضى أن يمبل عن طريق مشيه، فلذا كان يتبعه كثير أحبائه خوفًا

عليه من ذلك، ويجتهدون في إمالته عن الطريق وقت الحاجة لها، وكان عقله معتدلًا، وملبسه لا يختلف في سائر الفصول، وإذا شرع في الكلام مع أحد لا يقطعه ولو ذهب الشخص الذي كان يكلمه لسبب اقتضى ذهابه حتى كان كلامه مسموع لسامعه، وكان يعامل الناس ويخالقهم بحالة واحدة لا يميز أحدًا في المعاملة عن أحد.

حاز الشهرة عند جميع اليونان في أقل زمن وقلَّده كثير من الناس، ولما ظهر فضله لأهل بلده احترموه احتراقا كليًّا، حتى إنهم جعلوه خليفة دينهم، وعَدَّه الأثينيون من أهالي مدينتهم ليتشرفوا به، وكان ابيقورس الفيلسوف يجب عادثته ومكالمته، ويلتذ بسياع قصة معيشته وأحواله، وكان جميع الناس يعتقدون كيال حريته، وخلوه من هموم الدنيا، والكبر والأوهام، وقد حكى طيمون الفيلسوف أن بيرهون هذا كان عترمًا مفخيًا قريبًا من احترام الإله، وقد قضى مدة عمره على حالة عبوية وعيشة هنيئة مع أخته افيلسطه، كانت صنعتها أنها قابلة تولد النساء، وكان يذهب السوق؛ ليبيع الطيور الصغيرة، والخنازير الصغيرة ويكنس بيته وينظفه بنفسه.

تبعه كلب ذات يوم، وأراد أن يعضه فدفعه بيرهون عن نفسه، فقال له بعض الحاضرين: إن هذا ليس مذهبك، فإنك دائم التسليم فتأوه قائلًا: ما أصعب خروج الإنسان من أوهامه فإنه يعسر تنزهه عنها بالكلية، ومع ذلك فيلزم الإنسان بذل جميع جهده، وصرف سائر همته عله يخلص من هذه الصفات، وبينها هو ذات يوم في سفينة صغيرة في البحر، إذ هبت ربيح عاصف على غفلة؛ فحصل للسفينة خطر عظيم أزعج ركابها الذين معه، وأما هو فدامت طمأنينته مع هذا الخطر، وأشار لهم إلى خنزير صغير بجانبه يأكل بهدوء

وسكون، فقال لهم: إنه ينبغي للحكيم أن يبذل جهده حتى يصل إلى قوة القلب والسكون إلى رتبة هذا الحيوان الصغير.

كان في جسده قرحة عظيمة اضطر معالجها ذات يوم إلى الجرح والقطع لمحلها، فقطع وحرق ولم يظهر منه تألم ولا تأوه؛ بل لم يعبس وجهه، ولم يُحرُّك أهدابه، وكان يعتقد أن أعلى ما يبلغه الإنسان في الدنيا من الكهالات إمساكه عن الجزم بشيء ما، وتلامذته جيمًا اتبعوه في ذلك فكان من أصولهم أنه لا شيء عقق، ثم انقسموا، فمن قائل: إن الحقيقة ربها أدركت بطول البحث، ومن قائل باستحالة إدراكها، ومن قائل: إنه لا جزم إلا بقضية واحدة، وهي الجزم بأن لا جزم بشيء، ومن قائل: بأنه يشك أيعرف شيئًا أم لا، وكان بعض هذه الآراء معروفًا قبل ظهور ببرهون، ولكن لما لم يتعرض أحد فيها سبق لانخاذ رأي منها مذهبًا له، كان هذا هو السبب في شهرة بيرهون باختراع هذا المذهب، وأنه رئيس فرقته.

والذي حمل هذا الفيلسوف على تعليق الحكم بالأشياء، وعدم الجزم بحقيقة، هو أن معرفتنا للأشياء، إنها هي عبارة عن إدراك النسبة بين بعضها مع بعض، وأما الأشياء في حد ذاتها فمجهولة الحقائق عندنا جهلا كليًّا، فإنك مثلًا ثجد ورق الصفصياف تستطيبه المعز ويجده الإنسان مُرًّا، ونبات الشوكران يسمن الطير السهائي، ويقتل الإنسان، وهديموفون الذي كان وكبل مائدة إسكندر أحرقه الظل وجمد جسده برد الشمس عليه، و«أندرون المرلي» جاب جميع رمال «برقه»، ولم يظمأ أصلًا.

وبعض الأشياء يعد في بلد من العدل والإنصاف، ويعد في غيرها من الجور والإجحاف، وكذلك يكون الشيء فضيلة عند أمم رذيلة عند آخرين، فإن العجم يتزوج الرجل منهم ببتته بلا نكير، وذلك موبقة عند اليونان، وبعض الأمم لا يقول في الزوجة بالوحدة، وباقي الأمم ينبذون هذا القول والسرقة عمدة عند أمة تسمى «القيلقية»، ويعاقب عليها عند اليونان، وأرسطيس له في اللذة مقالة تباين مقالة انتيئينس، ومقالة أبيقورس تباينها معًا.

وبعض الفلاسفة يثبت القضاء والقدر، وبعضهم ينفيها، والمصريون يدفنون موتاهم، والهنود يحرقونهم والبيونيون يطرحونهم في البحيرات، وبعض الأشباء لونها في الشمس يخالف لونها في القمر، ولونها في ضوء الشمعة، وعنق الحهامة يظهر بألوان مختلفة على حسب الجهات التي ينظر هو منها، وشُرب قليل النبيذ يقوي المعدة، وكثيره يعكر الحواس، ويُفسد المعقل، والثيء الذي هو على يمين الإنسان هو على يسار آخر، ويلاد اليونان شرقية بالنسبة لبلاد إيطاليا، غربية بالنسبة لبلاد المعجم، ويعض الأشياء مستغرب في بعض الأماكن، مبتذل في أماكن آخر، والرجل يكون أبا بالنسبة لبعض الناس، وأخا بالنسبة لبعض آخر، ويالجملة فالتنافي في أحوال الأشياء هو الذي حمل بيرهون وتلامذته على عدم تعريف شيء بالحد لزعمهم أنه لا شيء في المدنيا معروف بالحقيقة بنفسه؛ بل لا بد في معرفته من مقابلته مع غيره لإدراك النسبة بيته وبين غيره، ولما كانوا لا يعرفون شيئا عقفًا تركوا جميع البراهين، قائلين: إن البرهان إنها يؤسس على شيء واضح ضروري لا يحتاج لدليل، ولا شيء في الدنيا بهذه الصفة، لما أن ما تتراءى بداهته من الأشياء بلزمنا أن نُبيِّن ولا شيء في الدنيا بهذه الصفة، لما أن ما تتراءى بداهته من الأشياء بلزمنا أن نُبيِّن

وقد وافق هذا الفيلسوف أوميروس -شاعر اليونان- في تشبيه الناس بأوراق الشجر التي لا يزال يخلف بعضها بعضًا، ويأخذ الجديد منها محل ما سقط من القديم، وعاش من وقت ما عرفه الناس في غاية الاحترام والتبجيل، توفي وعمره أكثر من سبعين سنة.

#### تاريخ بيون الفيلسوف

كان هذا الفيلسوف تلميذ ثيوفراسطيس خليفة أرسطو في مكتب فرقة الفلاسفة المشائين، قريبًا من الأولمبياد الرابع عشر بعد المائة، ومكث زمنًا طويلًا يتعلم في المكتب الأفلاطوني، ثم لما لم تعجبه دراستهم، وكان دائيًا يضحك على التهائيل التي به ويسخر منها، ترك المكتب بالكلية، وأخذ عباءة وعصا وخرجًا، وغسك بمذهب الفلاسفة الكلبيين، ولكن لما وجد فيه ما لا يعجبه، أضاف إلبه عدة أصول من مذهب تيودورس تلميذ أرسطيس وخليفته بمكتب القيروانيين، وتلقى أخيرًا عن ثيوفراسطيس خليفة أرسطو.

كان بيون دقيق العقل يحسن علم المنطق والشعر والموسيقى، وكان له إدراك خاص في علم الهندسة، وكان يحب كثيرًا طيب المآكل، وكان كثير الشهوات الشيطانية، ولا يطيل المكث بمكان، بل يديم التنقل في المدن، وكان يرى في جميع الولائم، وكانت مزيته فيها إضحاك الجلساء وإظهار النكات المطيفة، ومن حيث أنه كان ظريفًا مألوفًا، كان كل إنسان يود مجالسته وإطعامه.

بلغه ذات يوم أن بعض أعدائه أهدى للملك أنتيفونوس بعض حكايات تتملق برداءة أصل هذا الفيلسوف، فلم تتأثر نفسه من ذلك، بل ولم يظهر أنه بلغه ذلك، فأرسل الملك إلى بيون، وزعم أنه يفحمه من الكلام ويحيره، فقال له: أخبرني باسمك واسم بلدك، وأصلك وحرفة أهلك، فلم يتحير من ذلك، بل قال: كان أبي رجلًا عتيقًا، وكان يبيع دهن الخنزير والسمن، ولا أعلم هل كان جيلًا أم لا، بسبب أن وجهه الآن مشوه بآثار ضرب سيده له، وكان تتاري الأصل، وكانت بلدته على شاطئ نهر بورثينيس، فوقعت المعرفة بينه وبين أمي

بشارع مطروق لعموم الناس صدفها فيه فتزوجها هناك، ولا أدري أي ذنب ارتكبه أبي حتى بيع هو وزوجته وأولاده، وكنت أنا في ذلك الوقت شابًا صغيرًا جميل الصورة، فاشتراني أحد الخطباء، وأوصى لي بجميع أمواله، فلها مات مزقتُ حالًا ورقة تلك الوصية وحرقتها بالنار.

وذهبت إلى مدينة أثينا، وتعلمت فيها علم الفلسفة فها أنت قد عرفت الآن اسمي واسم أبي وبلدي وجميع أصلي، كمعرفتي بذلك، فهذا ما أمكنني معرفته والإخبار عنه، وكذلك أعرف أن من أحب أن يؤلف لك في هذا المقصد كتابًا. لم يفدك بأكثر من ذلك.

وسئل ذات يوم عن أشقى الناس، فقال: هو الذي يعلق غاية طمعه بأن يعيش سعيدًا، ويقضي عمره في المعيشة اللذيذة الهنيئة لما أن ذلك مستحيل. كان يقول: الشيخوخة مورد الآلام، وإليها ترجع جميع المصائب أفواجًا، وإنه لا ينبغي للإنسان أن يعد من أعوام عمره إلا الأعوام الفخار الذي اكتسبه، وأن الجال خير لدنى لا كسبي، وأن الغنى هو مجمع المقاصد العظيمة؛ لأن الإنسان بدونه لا يبلغ مرامه، ولو بلغت براعته ما بلغت.

قابل ذات يوم رجلًا أكل جميع أمواله وعقاراته، فقال له: إن الأرض ابتلعت امفياروس، وأما أنت فقد ابتلعتها. أتى إليه ذات يوم رجل متمشدق مقبض فضولي الكلام، وقال له: أريد أن أسألك بعض أشباء، فقال له بيون: أقضي لك جميع أغراضك بشرط أن لا تسألني بنفسك، بل أرسل إليَّ بها تريد. وكان ذات يوم بسفينة مع بعض المجرمين فأخذ تلك السفينة جماعة من لصوص البحر، فقال بعض المجرمين لبعض: إن عرفونا هلكنا. فقال بيون: وأنا إن لم يعرفوني هلكت.

أتاه ذات يوم بعض الحساد حزينًا، فقال له: هل مرت بك مصيبة، أو رأيت خيرًا لغيرك. كان إذا مر به أحد من البخلاء، يقول له: أنت لست سبد مالك، بل مالك هو سيدك. وكان يقول: إن البخلاء بحفظون أموالهم وبحرصون عليها، كأنها لهم حقيقة، ويحترسون من الإنفاق منها كأنها لغيرهم. وكان يقول: أصعب الآلام عدم معرفة التجلد عليها. وكان يقول: لا ينبغي للإنسان أن يعير أحدًا بالشيخوخة والهرم؛ لأن بلوغ ذلك أمنية كل أحد. وكان يقول: إعطاء الإنسان من ماله، أحسن من تمنيه زيادته بهال غيره؛ لأنه يمكن للمرء أن ينظم في سلك السعداء بأقل مال، ومتى علَّق أمانيه بهال غيره، انتظم في سلك الأشقياء.

وكان يقول: إن المجازفة والمخاطرة لا تليق بالشبان في بعض الأوقات، وأما الشيوخ فينبغي لهم دائيًا استنصاح العقل واستعمال الحزم في كل شيء. وكان يقول: إذا صاحبت أحدًا فاستبق صحبته على أي حال كان صاحبك حذرًا من أن يظهر للناس أنك صاحبت الأشرار أو قاطعت الأخيار. وكان يقول لأصحابه: لا تعتقلوا أنكم تمكنتم من الفلسفة، حتى لا تحرككم الإهانة ولا الإكرام.

وكان يرى أن حزم الرأي بالنسبة لسائر القوى الباطنة، كالبصر بالنسبة لباقي الحواس الظاهرة، وكان يقول: إن جحد الإله قرين سوء لا يلايم النفس، ولا تذعن له لما أن الإنسان متى تجاسر على شيء ولامته عليه نفسه، ظن أن ذلك من غضب إلهي استحقه فنفسه دائيًا تمانعه. كان يقول: إن طريق جهنم سهل جدًّا، بحيث يدخلها الإنسان متناعس الطرف. كان يقول: إن الذين لم يتوصلوا إلى الفلسفة، وتعلقوا بغيرها من العلوم البشرية، كعشاق المرأة المسلسلة،

يقنعون بمجالسة خادمتها عند فقدها. كان ذات يوم بجزيرة رودس، فرأى أن الأثينين الذين بهذه الجزيرة، لا مجهدون إلا في الفصاحة وانشاء الأشعار، فشرع يعلم الفلسفة، فلامه بعض الناس على عدم عمله كغيره، فقال لهم: إنها جئتكم بالحنطة، فكيف تبغون منى بيع الشعير.

كان إذا سئل عن الأخوات المسهاة «بنايد»، المذكورات في خرافات اليونان، الملاتي يصببن الماء داتيا في وعاء خروق بجهنم، ولا يخرجن منه حتى يمتلئ، مع أن ذلك غير ممكن، يقول: يكون الرثاء لحالهم أعظم لو حكم عليهن بالادلابانية لا منفذ لها أصلًا.

بعدما عاش معيشة المذبين أدركه مرض شديد بجزيرة الخلفيس عنى أذبله مدة طويلة ولفقره، وكونه لا يمكنه تحصيل متعهد، أرسل إليه الملك التيفونوس عبدين وسريرًا هدية، ليتضع بذلك في أي مكان. يقال: إن بيون في وقت مرضه ندم على احتقاره للآلهة، وصار يبتهل إليهم ليشفى من هذه الحالة الشنيعة، وكان يذهب ويتبرك بشم لحوم القرابين التي كانت عمدى لها، ويعترف بذنوبه، ومن طروء ضعف عقله، سلم نفسه لعجوز ترقى كي تداويه، فمد لها ذراعه ورقبته لتملاهما له تماثم وطلاسم، ولا زال يتنبع الأوهام الخارقة للعادة حتى صار بابه مزينًا بشجر الغار، وتبيأ لأن يستعمل سائر ما يقال له لصحة بدنه وبقاء عمره، ومع ذلك فلم تجد معالجاته أصلًا، بل مات بعلته التي تولدت له من فساده.

## تاريخ أبيقور الفيلسوف

وُلِدَ هذا الفيلسوف في السنة الثالثة من الأولمبياد التاسع بعد المائة، وتوفي في السنة الثانية من الأولمبياد السابع والعشرين بعد المائة، وعمره اثنتان وسبعون سنة. أبيقور هذا كان من عشيرة يقال لها «فيلياده»، ووُلِدَ بمدينة أثينا قريبًا من الأولمبياد التاسع بعد المائة، ولما بلغ من العمر أربع عشرة سنة، اجتهد في تعلم الفلسفة، وقرأ مدة من الزمن بجزيرة «شامس» على المعلم «بمغيلس» الأفلاطوني، ولما لم تطمئن نفسه لهذا المذهب، خرج من المكتب ولم يتخذ له معليًا أخر بعده، وصار كها قيل يعلم بعد ذلك علم النحو واللغة، وقيل: إنه انتهى أمره أنه سئم ذلك أيضًا، وصار يسر من كتب ديمقريطس التي انتفع بها جدًا، وساعدته على تدوين مذهبه، ولما بلغ من العمر ثنتين وثلاثين سنة، اشتغل بعليم الفلسفة في «متلينا»، ثم انتقل منها وعلم في «لامبساق».

فبعد خس سنين رجع إلى أثينا، وأسس فيها فرقة جديدة، واشترى بستانًا عظيمًا، وصار يزرع فيه بنفسه، وأسس فيه مكتبه، ومكث في عيشة لذيذة هو وتلامذته الذين كان يعلمهم، وهو يتهاشى معهم أو يشتغل في البستان، وكان يحفظهم جميع الجبكم التي يفيدهم إياها عن ظهر قلب، وهرعت إليه الناس من جهات اليونان للسرور بسهاعه ومشاهدته، وهو في هذه العزلة، وكان خلقه الصداقة وصفاء النفس ولين الجانب، محبوبًا لجميع الناس، ذا شفقة جدًّا على أهله وأصحابه، وكان معهم بكليته في الظاهر والباطن، وكان يجود عليهم بكل ما عنده، ويوصي تلامذته صراحة بالشفقة على الأرقاء، وكان هو أيضًا بشفق على ما يملكه، ويعاملهم معاملة الكاملين، ويأذن لهم في التعلم، ويهتم في تلامذته.

كان دائيًا غذاؤه الخبز والماء والفواكه والبقول النابتة في بستانه، وربها قال لبعض الناس: اثتني بها تيسر من اللبن والجبن؛ كي الذبه نفسي. قال «لايرقه»: هذه معيشة هذا الفيلسوف الذي اتهمه الناس في معيشته باللذات والشهوات. قال «قيقرون» في مؤلفه المسمى «كتاب الفلاسفة»: ما أشد قناعة أبيقور بالقليل.

كانت تلامدة أبيقور تقلده في قناعته وفضائله، فكانوا يتعيشون بالبقول واللبن لا غير، وكان قلبلهم يشرب يسير النبيذ، وعامته لا يشرب إلا الماء القراح، ولم يرض أبيقور أن يجعل أموال تلامدته شيوعًا مثل تلامدة فياغورس، قائلًا: إن طريقة فيناغورس في هذا دلالتها على عدم الوثوق بالتعاون، لو احتيج إليه أقرب من دلالتها على الاتحاد. كان يعتقد أنه لا أشرف من الاستغال بالفلسفة، وإن الصغار لا يمكنهم البداءة فيها في حداثة سنهم، وكذلك الشيوخ لا يليق بهم السآمة منها؛ لأن المقصود منها أن يعيش الإنسان سعيدًا، وهذا مقصد كل عاقل. والسعادة التي يتكلم عليها الفلاسفة هي السعادة الضرورية، يعني حالة راحة يصلها الإنسان بقدرة إلهية قال أبيقور: إنها ليست عبارة عن مجرد لذات الحواس، بل هي راحة القلب وعافية البدن، فكان يرى أن الخير الكامل هو اجتهاع هذين الشيئين في آن واحد.

كان يقول: الفضيلة هي أقوى الطرق إلى معيشة الإنسان سعيدًا؛ لأنه لا شيء أحلى من كون الإنسان يعيش على مقتضى الحكمة والصلاح، ولا يعمل ما يلام عليه، ولا يحس في نفسه بإصابة الذنب، ولا يؤذي أحدًا، ويصنع الجميل مها أمكن، فبالجملة لا يهمل من واجبات الحياة شيئًا، فمن هذا ينتج أن لا سعيد إلا أرباب الصلاح، وأن الفضيلة لا تفارق الحياة الهنيئة.

كان لا يسأم من كثرة مدحه للقناعة، وكف النفس عن شهوتها، وهذه الصفة الثانية، هي دائيًا سبب صفاء العقل وحفظ العاقية، بل ربها جبرت خلل العقل أو البدن الطارئ، وكان يقول: ينبغي للإنسان تعويد نفسه على البسير؛ لأن هذا أصح الكيمياء؛ وذلك لأن الإنسان عند جوعه واضطراره يتلذذ بهين الأكل أكثر من ألذ المطاعم، وأيضًا فمها كانت أغذية الإنسان معتادة مجردة عن نفيس الأطعمة، كانت أقوى لبدنه، فلا يتكدر رأسه، بل يستنير عقله، ويخلو عن الشغل بمثل ذلك، فحينئذ يتفرغ المرء للبث عن حقائق الموجودات، وترجيح بعض الأمور على بعض، فإذن يكون للولائم إذا صنعت غبًا موقع عظيم، ويستوي عند الإنسان حلول النكبات، أو يبون عليه تحملها بسهولة، بحيث أنه يكتفي بها تدعو إليه الحاجة، بخلاف مَنْ عوَّد نفسه على التعيش بعيث أنه يكتفي بها تدعو إليه الحاجة، بخلاف مَنْ عوَّد نفسه على التعيش بعللذ والزخارف.

كان يقول: لا يمكن للإنسان، وإن خرق العادة في بذل الجهد أن يتجنب سائر ما يفسد جسمه، ويكل عقله تجنبًا كليًّا، فإذن لا بد له من تجنب بعض اللذات، وإن كان مألوفًا في نفسه، إذا ترتب عليه من المكاره ما يفوق ملايمته للنفس، كما أن بعضها وإن كان فيه ما ينفر في ذاته، يقبل عليه الإنسان إذا ترتب عليه خبر أكثر من شره.

كان يقول مخالفًا للقيروانيين: إن البلادة لذة دائمة، وإن القوى الباطنية أكثر أحساسًا وتأثرًا من القوى الظاهرية، وعلَّلَ ذلك بأن الجسم لا يتأثر من الألم إلا وقته، بخلاف العقل فإنه يتأثر بالحال والماضي والمستقبل. كان يقول: إن الروح جسمانية، معللا ذلك بأنها محركة لأجسامنا، مشاركة لها اللَّا ولذة، وإنا في حالة ثقل النوم نتيقظ بها بغتة، وبها تتغير الواننا على حسب ما يعرض لها من

الحركات والأعراض، وأثبت أنه لا يمكن أن تتعلق بالجسم ما لم تكن جسانية، فكان يتصورها بأنها ليست إلا منسوجات مادية دقيقة جدًا، منبئة في جميع أجزاء البدن، التي هي جزءه، فنسبتها له كالرجل واليد والرأس، ومنه ينتج أنها عهلك بموتبًا، وتتفرق كالأبخرة المتصاعدة، وتفقد الإحساس كيا فقده الجسم، فإذن لا يخشى من الموت لعدم إيلامه لما أن الإيلام منوط بوجود الإحساس والموت إعدام الإحساس، فإذن لا نسبة بينه وبيننا لعدم المشاركة والاتصال، فمتى كنا لم يكن، ومتى كان لم نكن.

وفي الحقيقة متى كان الحي موجودًا في اللنيا، فالأوفق بالطبيعة أن يريد الإقامة بها بمقدار سروره فيها، ولا ينبغي له أن يكون خروجه منها أشق عليه من الاتصراف من الماثلة بعد الشبع. كان يقول: قَلَّ مَن يلتذ من الناس بحياته؛ وذلك لأن كل إنسان يحتقر حالته الراهنة، ويأمل أن يكون المستقبل أحسن من ذلك، فتخترمه المنية على ففلة قبل بلوغ الأمال، فهذا موجب شقاء الإنسان في حياته، فلا أحسن من التمتع بفرصة الحالة الراهنة، وعدم الوثوق بالمستقبلات، ولا ينبغي له أن يعد السعد بمقدار ما عاش من السنين على وجه الأرض، بل هو ما عاشه منها معيشة هنيئة، فكان يقول: قصر الحياة مع الهناء خير من طولها عبد من الله عنه عنها بالمقتل المناه عبر من طولها التي لم على التعلق بأنا سنفقد لذات الدنيا بالموت، فلا يجدي؛ لأنا حين ذاك أمكنت، وأما التسلي بأنا سنفقد لذات الدنيا بالموت، فلا يجدي؛ لأنا حين ذاك لا نشتهيها، بل لا نحتاجها، كما كنا في بطون أمهاتنا.

كان يقول: إن من ضعف الرأي خوف الإنسان من جهنم، وإن ما ذكره جاهلية اليونان من أنواع عقابات جهنم، ككون البعض يعاقب بالجوع والظمأ الدائم، والبعض يعاقب بأن يدحرج حجرًا مستديرًا من أسفل جبل إلى أعلاه، كلما دحرجه عاد إليه والبعض يكلف أن ينضح بدلوه حتى يملأ حوضًا متخرقًا، ونحو ذلك فإنها هي خرافات واختراعات للتنبيه على مكاره الدنيا، وأنه ينبغي للإنسان أن يتجنب ما يزعجه عما لا يستعمل إلا لتنكيد معيشة الدنيا وتضييع الهناء.

كان يقول: إنها ينتج الحرية استواء سائر الأشياء خيرًا كانت أو شرًّا عند الإنسان، وكان يرفض القول بالقضاء والقدر، ويقول: الأخبار بالمغيبات هوس لا أصل له لما أنه لا يمكن لأحد معرفة المستقبلات الاختيارية الوقوع، حيث لا سبب ضروري لها.

كان يتكلم على الألوهية مع الجلال والأدب، ويقول: ينبغي للإنسان أن لا ينسب للألوهية إلا الكهالات، وكثيرًا ما كان يمنع الناس صراحة أن ينسبوا للإله شيئًا لا يليق بمن شأنه البقاء وسائر الكهالات. وكان يقول: ليس المشرك مَن رفض الآلهة المعبودة للعامة، بل الشرك في نسبة القبائح إليها كها تنسبه لها العامة. وكان يقول: إن منصب الألوهية يستحق العبادة لعظمتها وشرف ذاتها، فتعبدها بتلك الملاحظة لا خوفًا من شرها ولا طمعًا في خيرها.

وقد ذم هذا الفيلسوف ما عليه العامة من البدع التي أوقعتهم في أعظم الكبائر، وكان دين وطن هذا الفيلسوف يقول بجواز الأعراض البشرية على الألمة، أما هو فكان يرى أنها ذوات سعيدة مسكنها أماكن منعمة منزهة عن الرياح والأمطار والثلج، يحفها هواء طيب ونور ساطع، وشغلها التمتع بها هي فيه من النعيم. كان ينزهها عن جميع ما يحير البشر، ويقول: إنها لا تتأثر بشيء من أفعالنا، فلا ترضيها طيباتنا ولا تغضيها سيئاتنا، فكان يزعم أنها إذا اهتمت

بشتون العالم، أو أدخلت أنفسها في سياسته وتدبيره، تكدرت معيشتها الهنيئة، واستنتج مما تقدم أن الأدعية والصلوات والنذور ونحوها لا تنفع عندها بشيء، وأنه لا فائدة للاستعانة بها، ولا للسجود بمحاريبها، فلا يدفع ذلك شيئًا من النكبات التي تقع، ولكن يجب على الإنسان أن يتلقى الحادثات بطمأنينة بلا عجب.

كان يقول: ليس العقل هو الذي تصور الآلفة، وإن الحقوف الذي جاء للناس مع هدوئهم، إنها يجيء غالبًا من المنامات، حيث يخيل للإنسان أنه يرى فيها خيالات عجيبة، فيتراءى له أن تلك الحيالات تحوقه وتهده مع العظمة والكبرياء اللاثقين بصورها العظيمة، فيتمثل للإنسان في نومه أنه يراها تفعل أمورًا عجيبة، ولما كانت هذه الحيالات تتكرر في جميع الأزمان، وكان كثير من الأثار يظهر أنه مجهول الأسباب توهم كثيرٌ من أرباب المعارف الهينة في كثير منها كالشمس والقمر والنجوم لما رصدوها ورأوا حركاتها المتظمة، أن هذه الخيالات الليلية ذوات أزلية قادرة، وجعلوها قارة في وسط الفلك، حيث بشاهد نزول الصواعق والبرق والبرد والمطر والثلج، وجعلوها رئيسة تسيير هذا الفلك العجيب، الذي هو دولاب الدنيا، ونسبوا إليها كل ما جهلوا أسبابه من الآثار على ما زعمه هذا الفيلسوف، أن هذا كله هو سبب اتخاذ المحاريب والمعابد، وعلى ما زعمه أيضًا فسائر العبادة التي تؤدى للآلهة لا أصل لما إلاما ذكره قبل.

وأما الأماكن العجيبة التي يعتقد اليونان أنها مقام تلك الآلهة، فهي كها قاله «لوقريقه» عن أبيقور أنها لا يمكن تصور أن بينها ويين قصور الدنيا أيَّا كانت مشابهة؛ لأن الآلهة حيث كان جوهرهم لطيقًا لا يمكن العقول إدراك كنهه، يلزم أن يكون بين أماكنهم وبين جواهرهم مناسبة في اللطف.

اتفق سائر الفلاسفة على أنه على حسب ما جرت به عادة الطبيعة لا يصدر موجود عن معدوم، ولا يؤول موجود إلى العدم لما قد صع بالتجربة، أن الأجسام يتكون بعضها من آثار بعض، فينتج من هذا أن لها سببًا عامًا، وهذا السبب هو الذي يسمونه مادة أولية.

واختلفوا في بيان هذه المادة الأولية، فزعم أبيقور أنها الذرات يعني أجسام دنيقة بسيطة، فزعم أن سائر الأجسام تتركب منها. وذهب أيضًا إلى أصل ثان غير الذرات وهو الفراغ، ولكن لم يجعله أصلًا لتركيب الأجسام، وإنها يقول: إنه أصل لحركاتها؛ لأنه لو لم يكن للفراغات الصغيرة انتشار في جميع الأجسام، لم يمكن تحرك شيء، بل كانت أجرام المادة تبقى متلاصقة ببعضها كالصخرة الواحدة، فلا يتولد عنها شيء.

كان يقول: بقدم هذه الذرات، وأنه لا يعقل عدد صورها، وإن أمكن حصره، ولكن لكل صورة من هذه الصور ما لا يحصى من الذرات، وزعم أن زنة الذرات هو السبب في حركاتها، فبتصادمها تشتبك ببعضها، وأن اختلاف طرق ترتيبها وانتظامها يتولد عنه ما نشاهده في الكون من الآثار المختلفة من غير أن يكون شيء من هذه الآثار معلولًا لعلة غير تلك المصادمة، التي تقع بين عدة مقادير من الذرات مختلفة الصور، وكان يشبه هذه الذرات بحروف المباني؛ حيث يحدث عنها كلهات مختلفة على حسب اختلاف المادة التي تتركب منها الكلهات في الحروف، مثلًا كلمة «بكر» واركب» واكرب» واربك» كلهات مختلفة مع اتحاد حروفها، وليس اختلافها إلا من اختلاف هيئة التركيب بالتقديم والتأخير، فكذلك الذرات التي يتقدم منها بعض الأجسام، إذا كانت

مرتبة على وجه معين، تكون منها صورة كذا، وإذا رتبت على وجه آخر تكونت منها صورة أخرى، ولكن مع ذلك فلا يقول بأن جميع الذرات أيًّا كانت صالحة للدخول في تركيب سائر الأجسام أيًّا كانت، فمن الظاهر أن الذرات التي تكون فرو الصوف، لا تصلح أن تكون الألماس، كما نشاهد أن كثيرًا من الكلمات يباين غيره في سائر حروفه.

كان يزهم أن هذه الذرات الصغيرة دائمة الحركة، وهذا هو العلة في كون ما في الوجود من الحوادث لا يدوم بحالة واحلة، بل يصغر تارة، ويعظم أخرى بها ينضم إليه مما نقص من الآخر، وبعضها يقدم والآخر يأخذ من الزيادة والقوة بيومًا فيومًا، فبناءً على ذلك لا يمر على الشيء الواحد إلا زمن واحد، وكليا أخذ في الفساد انتزهت منه أجزاء واتضمت إلى آخر وصنعت في العادة جسمًا بخالف ما تحللت منه فيهذا لا يفسد شيئًا أبدًا وإن لم يبق إلا زمنًا واحدًا، وإنها يتراءى أن الشيء يؤول للزوال، كأنه انعدم بالكلية، وكان ابيقور يزعم أنه مر على الذرات زمن وهي متفرقة، ثم اجتمعت مصادفة واتفاقًا، ولا تزال تتكون منها دنيا، وبزوالها تتكون غيرها، وهكذا، وهذا الزوال إما بواسطة نار كها إذا دنت الشمس جدًا من الأرض، فأحرقتها، وإما بهزة مهولة تقلب جميع الأشباء، وتفسد دولاب العالم.

وبالجملة فهلاك كل دنيا يحصل بسبب من أسباب عديدة، ولكن من الآثار المالكة تتركب دنيا أخرى، نشرع حالًا في توليد حيوانات جديدة، بل الظاهر أن الدنيا التي نحن بها الآن، إنها هي اجتماع آثار ما بقي من حوادث مهولة، وقعت في سالف الأزمان، كما يشهد لذلك ما يشاهد في البحار من المهاوي التي لا قاع لما، وسلاسل الجبال الشايخة، وطبقات الصخرات الطويلة العريضة المختلفة

الأوضاع، المتباينة التقاطع، ويشهد لذلك أيضًا اختلاف ما بباطن الأرض من المعادن، والأنهر التي تحت الأرض، والبحيرات الكامنة فيها، والمغارات والكهوف، ويشهد لذلك أيضًا ما فوق سطح الأرض من التقاطع، فإنك تجدها مشقوقة بالبحار والبطائح والبوغازات والجزائر والجبال.

وكان يزعم أن العالم لا نهاية له، وأن هذا العالم العظيم لا وسط ولا أطراف له، وأن أي نقطة نتصورها في العالم، فإنه يبقى علينا أيضًا أماكن أخر تقطع ولا يوجد له آخر، وكان يقول: من الجنون تمدح الإنسان بأن الدنيا خلقت عبة للناس، بل الظاهر أن الآلهة بعدما مكثوا زمنًا طويلًا في الراحة؛ استحسنوا أن يغيروا حالتهم الأولية بغيرها.

وكان يقول: إن الأرض قد توَّلد منها فيها سبق أناس وحيوانات أخر، كها يتولد عنها الآن الفيران، وبنات عرس، والديدان، وسائر الحشرات، وكان يزعم أن الأرض في ابتدائها وقت ما كانت جديدة، كانت سمينة نطرونية، فلها صارت الشمس تسخنها شيئًا فشيئًا تغطت بالأعشاب والأشجار الصغيرة، ثم ارتفع على سطحها نفاطات وخراجات على شكل الفقاقيع، وبعد مدة كافية لنضجها، انفتحت جلدتها العليا وخرج من نحتها حيوان صغير صار يتحرك شيئًا فشيئًا فاهبًا من الأماكن الرطبة التي تولَّد منها ودخله النفس فيها، وكان يقطر من هذه الأماكن جداول من اللبن؛ لغذاء هذه الحيوانات الصغيرة.

ومن هذه الحيوانات الكثيرة الأصناف عدة عجيبة الخلقة سبئة التركيب؛ فمنها: ما لا رجل له، ومنها ما لا فم له، ومنها ما لا رأس له، ومنها ما أعضاؤه ملتحمة بهيكل بدنه؛ بحيث إن كثيرًا منها فقد من عدم قدرته على التقوت بنفسه، أو لعدم إمكان تحضيل النسل الذي يكون من اجتماع الذكر بالأثنى، فلم

يبقَ منها إلا ما كان حسن التركيب، وهي الأنواع الموجودة الآن.

كان يقول: إن في مبادئ الدنيا لم تكن الحرارة والبرودة، واختلاف الأمزجة شديدة كما هي الآن؛ بل كانت في مبدأ أمرها كغيرها في الانتظام، والناس الذين خرجوا من الأرض، كانوا وقت خروجهم منها أتوى عما نعن عليه الآن، فكانت أجسامهم مُغطَّاة بالشعر الخشن، مثل شعر الخنازير، ولم يكن عندهم تألم من ردىء المأكول، ولا من فساد الهواء والفصول.

ولم يكن من عادتهم اللبس؛ بل كانوا ينامون عرايا على أديم الأرض في أي على أدركهم الليل به، وكانوا يتقون المطر بالأشجار الصغيرة، ولم يكن لهم في ذلك الوقت اثتناس ببعض، بل ولا اجتماع، بل كان كل أحد لا يعرف غير نفسه، ولا يشتغل إلا بخاصة راحتها، وقد تَولَّد من الأرض أيضًا غابات أشجارها دائمة النمو، فأول ما ابتدأ الناس يتغذون بثمر البلوط، وثمر الأشجار الصغيرة الثمرات الرديئة، وكان لهم أحيانًا منازعات مع الخنازير والسباع، فأخذوا يتجمعون طوائف طوائف؛ ليتقوا ضرر هذه الحيوانات الوحشية، وابتنوا لهم أخصاصًا صغيرة، وشرعوا يصطادون الحيوانات، ويتخذون جلودها ثيابًا يلبسونها، ثم اختار كل واحد منهم لنفسه امرأة، وعاش معها معيشة خصوصية، فتولَّد منها أولاد وبمداعة الآباء مع أبنائهم خف توحشهم ولان جانبهم، فهذا أصل الائتلاف والتأنسات، والجمعيات البشرية، ثم اثناف الجار بالجار، وانقطعت عداوة كل لصاحبه.

وكانوا أولًا يقضون أغراضهم بالإشارة بالأصابع إلى الأشياء، ثم اخترعوا للسهولة بعض أسياء للأشياء مصادفة، ثم ألَّقوا لغة خشنية يستعملونها في إفادة بعضهم بعضًا ما في ضميره. كان يقول: إنهم قبل ظهور النار، كانوا ينضجون ما احتاج النضج بحرارة الشمس، فكانوا ينضجون فيها لحوم الصيد، فنزل برق من السهاء ذات يوم فأحرق بعض أشياء دفعة واحدة، فالناس الذين عرفوا منفعة النار عوضًا عن أن يطفئوها، لم يتفكّروا إلا في حفظها، فكل إنسان أخذ منها في خصه شيئًا لاستعاله في تنضيج مأكولاته، ثم بنوا بعد ذلك مُدنًا، واقتسموا الأرض بلا مساواة؛ بل أخذ الذين لهم قوة وشجاعة أكثر من غيرهم وجعلوا أنفسهم ملوكًا، وأكرهوا غيرهم على طاعتهم، وبنوا لهم قلاعًا وحصونا؛ لأجل إبعاد هجوم وغارات من جاورهم.

وكانوا في ذلك الوقت لا يدافعون عن أنفسهم إلا بأيديهم وأظافرهم وأسنانهم وبالأحجار أو العصي، فهذا هو سلاحهم الذي كانوا يستعملونه عند المنازعة. وبعدما احترقت عدة غابات؛ بسبب مجهول وجدوا معدنًا مجري في عروق الأرض إلى حفر صغيرة فيتجمد فيها فتعجبوا من بهجة هذا المعدن، واستنجوا من ذلك أنه بواسطة الناريمكنهم أن يعملوا منه ما يشاءون، ولكن لم يتذكروا في أول الأمر إلا عمل الأسلحة، وكانوا في هذا المعنى مجتارون معدن النحاس على الذهب؛ لأن أسلحة المذهب كانت دون أسلحة الحديد في القطع، فم صنعوا من النحاس لجم خيلهم، وآلة حرائتهم، وكل ما احتاجوا إليه.

وقبل ظهور الحديد، كانوا يتخذون الملابس من قطع الأشباء المختلفة ويربطونها ببعضها قطعًا قطعًا، فلما وقفوا على منافع هذا المعدن، وما يصلح له عرفوا وسائط اتخاذ الأقمشة من خيط الصوف والكتان؛ لأجل راحة أنفسهم. أما بذر الأرض فقد عرفوه من طبيعة الأرض، حيث إن الناس في ابتداء الدنيا رأوا أن ثمر البلوط الذي يسقط من شجره على الأرض يتولَّد منه أشجار تُشبه .

أصله، فلما أرادوا زرع البلوط ببعض الأراضي بذروا بها ثماره وقاسوا على ذلك بقية النباتات فكل إنسان صار يبلر ما مجتاج إليه على منوال ما رآه، ولما كان النبات يطيب بطيب حراثة الأرض شرع كل إنسان في الاجتهاد العظيم في الفلاحة.

وإلى هذا الزمن القوة والمهارة هي التي كانت جارية وبمجرد ما تعاملوا بالذهب وافتتن الناس به صار كلَّ لا يتفكر إلا في كنزه وادخاره فاغتنى كثيرهم بهذه الواسطة، وترك الناس التعلق والميل إلى الملوك السالفة وقصروا ميلهم على الأغنياء، وقتلوا الملوك، ومن ذلك الوقت صار الحكم للرعايا في أنفسهم فأسسوا شرائع وقواتين، واختاروا لهم قضاة وحُكَّامًا لأجل التمسك بها وتدبير المصالح العامة.

فكليا فقدت هذه الأمم توحشهم زاد ائتناسهم ببعض، وشرعوا يدعون بعضًا للمآكل والمشارب، وكانوا بعد تمام الأطعمة يللذون أنفسهم باستباع أغاني الطيور، ويبذلون جهدهم في تقليدها، ويؤلفون مغاني على الأهوية التي يسمعونها من الطيور.

ثم لما سمعوا للرياح هديرًا لطيفًا في داخل القصب، كان هذا حاملًا لهم على اختراع المزامر، ولما تعجبوا من الأجسام السياوية حملهم ذلك على الاجتهاد في تعلم الهيئة، ثم لما داخلهم الطمع والحرص في أخلاقهم، شرعوا بحارب بعضهم بعضًا؛ ليتنزع كل ما في يد خصمه فنشأ من ذلك شعراء ينظمون ما كان يصدر في تلك الوقائع العظيمة من الحسن وغيره، وكثرة البطالة التي سلكوها فيها بعد؛ كانت سببًا لتبحرهم في إتقان الفنون التي حملتهم الضرورة على وضعها، بل ربها اخترعوا فنونًا ليست ضرورية، حملهم عليها

قصد الترفه، وحسن الحال.

وأما كون الأرض الآن لا يتولد عنها آدميون ولا سباع ولا كلاب، فقد أجاب عنه ابيقور بأن صفة الولود التي كانت قائمة بالأرض انقطعت وصارت الأرض عقيمة كالمرأة المسنة فإنها لا تلد، وأن الأرض التي لا تحرث، تكون في أول أعوام إحياتها، بحيث يخرج منها أكثر عما يخرج منها فيها بعد، وإننا إذا قلعنا أشجار غابة، فإن قرار الأرض لا يخرج منه أشجار مشابهة لما نزعناه، بل أشجار أخر تخبث عن أصلها مع الصغر والوحاشة كالشوك ونحوه، ولا مانع من أنه لم تزل الأرض تلد إلى الآن أرانب وثعالب وخنازير وغيرها من الحيوانات، ولكن هذا يحصل في الأماكن المتباعدة عنا فلا نعرف، فلهذا لا تظن وقوعه، وكذلك لو لم أرض بلا توسط ذكر وأنثى.

ولما اختلفت الفلاسفة في الطرق التي يتوصل بها إلى معرفة الحقيقة، قال ابيقور: أعظم طريقة تُوصِل إلى ذلك هي الحواس، وإننا لا نعرف شيئًا إلا بأخبارها ولا شيء لنا نميز به الصحيح من الباطل غير الحواس.

وكان يقول: إن الذهن في مبدأه لم يكن فيه تصور شيء، بل كان كلوح خال لا شيء به، فلما تكونت الجوارح الجسهانية تواردت عليه المعارف تدريجًا بواسطة الحواس، فصار قابلًا للتفكر في الأشياء الغائبة، ولا مانع من كونه يخطئ، حيث إنه يتصور الغائب حاضرًا، بل ربها تصور ما لا وجود له بخلاف الحواس، فإنها لا تدرك إلا الأشياء الحاضرة حال حضورها، فلذلك لا تخطئ أبدًا في وجود الأشياء، ولهذا كان من الجنون أن الإنسان في صورة الخطأ لا يستعين بالاستخبار من حواسه؛ لأجل أن يستعين بالاستخبار من حواسه؛ لأجل أن يستعين بالبراهين على صدق فكره أو كذبه.

وللفلاسفة في تفسير الإبصار عدة طُرق، فقال ابيقور: إنه دائيًا يخرج من جميع الأجسام مقادير كثيرة من السطوح الصغيرة المشابهة لنفس الأجسام، في هذه السطوح الصغيرة ثملاً الهواء ويواسطتها تُدرك الأشياء الظاهرة المحسوسة.

وكان يزعم أن الشم، والحر، والصوت، والنور، وغيرها من الأوصاف المحسوسة ليست مجرد إدراك للروح، بل جميع هذه الأشياء في الحقيقة ليست جزءًا من الإنسان بالكلية، وإنها هي أمور خارجية في الواقع كها هي كذلك في الظاهر، فهي مقدار من المواد مصور ومهيأ للتحرك هلى وجه خاص، هو الشم والحر والصوت والنور، فهي مستقلة خارجة عن جميع الحيوانات، مثلًا: الأجزاء الصغيرة التي تنفصل من أجزاء روضة تملأ الهواء حول تلك الروضة بشموم ذي رائحة لطيفة، هي التي يشمها المار بها، وإذا ضربنا ناقوسًا فإن المواء المحيط به يمتلئ بصوت حاد مشابه لما نسمعه حيتيل، وإذا أشرقت الشمس ظهر في الهواء نور ساطع شبيه بها نراه وقتتك وأما كون الشيء الواحد يظهر غنلفًا لحيوانين مختلفين فها ذلك إلا من اختلاف شكل باطن هذين الحيوانين، مثلًا: ورق الصفصاف مُر في فم الإنسان حلو في فم المعز، فهذا دليل على كون داخل الإنسان والمعز لا غائل بينها.

الفلاسفة الإسطوانيون مع ما هم عليه من التشدد والصعوبة والتعاظم، حصلت لهم غيرة عظيمة من كثرة تلامذة ابيقور ومن أحبابه الذين كانوا يتعلقون به دائيًا، وإن كانت طريقته مخالفة لطرائقهم، فمن الغيرة بذلوا جهدهم في إبطال طريقته حتى إنهم ذكروا في كتبهم كلامًا قبيحًا سبًّا له، فكان هذا سببًا في كون أتباعه بعد موته ظنوا نقصه مع أنه كان على طريقة مستقيمة ومعيشة منظومة.

قد مدح «أجربجوار» عفة ابيقور، فقال: قال ابيقور: إن اللذة منتهى أغراض الناس بأفعالهم ، ولأجل أن يثبت أنها ليست عبارة عن مطلق لذة الحواس، بل هي استقامة الحال، عاش دائها غير عفيف، منهمك على اللذات، لبئبت قوله بالفعل. كان لا يجب الدخول في حُكام الجمهورية، بل كان يؤثر راحة المعيشة على رحمة الحكم، وتصوير الأثينين صورته في أشهر أماكنهم دليل على احترامه وتبجيله، وكان كل من اجتمع به لا يفارقه إلا مترودروس، فإنه تركه لأجل تلقي العلوم بمدرسة «كرنياد»، ولكنه لم بمكث فيها إلا نحو ستة أشهر، ثم عاد إلى ابيقور، ومكث معه حتى مات، وكان موته قبل موت ابيقور بمدة قليلة، ويقي مكتبه بعد موته، كها كان حال حياته حتى في زمن ما هجرت المكاتب الأخر، ولما بلغ من العمر ثنين وسبعين سنة مرض بمدينة أثينا التي كان مستمرًا على التعليم فيها، وكان داؤه حصر البول، وكان يؤله ألماً شديلًا فتصبر عليه، فلها أحسَّ بأنه قد حان وقت وقرب هلاكه وموته، اعتق جملة من عبده، وفَرَق أمواله، وأوصى بأن يعمل ليوم ولادته، وولادة أهله موسم في كل عبده، فكان ذلك الموسم يوافق عاشر شهر «جامليون».

وأعطى بستانه وكتبه لهرماقوس ميطلين، الذي جعله خليفة بعده، وشرط أن تعطى كذلك لكل خليفة بعده، وكتب لايدوميني هذا الخطاب، ونصه: ها أنا الآن بفضل الله تعالى في آخر يوم سعيد من حمري، وإني معذب بدائي الذي يرعى مثانتي وأحشائي أكلًا لا يتصور أقسى منه، ومع ما أذوقه من هذه الآلام، فإني أتسلى وأتصبر حين أتذكر البراهين التي زينت بها علم الفلسفة، فأرجو منك اعتبادًا على ما ظهر في من حبك في ولمذهبي، أن تستوصي بأولاد مترودوس.

ثم إنه بعد أن مضى عليه وهو في المرض أربعة عشر يومًا، ذهب إلى حام حار قصدًا فلما دخله طلب كأسًا من نبيذ صاف فشربه فهات حالًا، وأوصى أحبابه وتلامذته الحاضرين عنده ألَّا ينسوه ولا ينسوا أصول مذهبه، وكانت وفاته في السنة الأولى من الأولمبياد السابع والعشرين بعد المائة، وحزن على فقده جميع الأثينين.

## تاريخ زينون الفيلسوف

كانت وفاة هذا الفيلسوف في الأولبياد التاسع والعشرين بعد المائة، وكان شيخ الفرقة الإسطوانيين، وكان من مدينة «قبتيا» بجزيرة قبرص، وفي ابتداء أمره قبل الشروع في شيء، ذهب يتفاءل من بعض الكهنة؛ لأجل أن يفهم ما الذي يفعله حتى يعيش سعيدًا، فأجابه الكاهن بإبهام، وقال له: لا بد أن لونك يصير كألوان الموتى، ففسره زينون بأن معناه أنه يتعلق بقراءة كتب الأقدمين، واعتقد ذلك، فابتدأ في القراءة، وبذل جميع جهده اتباعا لإشارة الكاهن.

كان ذات يوم آنبًا من مدينة «قيتيا» ومعه شيء من ارجوان الصوريين فكسرت السفينة التي هو بها، وتلف ما كان معه بمينا «بيري» فحصل له غم عظيم من تلك الخسارة، فجاء إلى مدينة أثينا، فدخل هند بياع كتب، وابتدأ في قراءة المقالة الثانية من كتاب زنفون؛ ليسلي غيظه، فحصل له من قراءتها سرور عظيم، أزال تكدر خاطره، فسأل الكتبي عن مسكن هؤلاء الناس الذين يتكلم عليهم زنفون، وإذا بأقراطيس الكلبي مارًّا بالمصادفة على غفلة، فأشار الكتبي الى الكلبي بأصبعه، وقال لزينون: اتبع هذا الرجل، وكان سن زينون في ذاك الوقت ثلاثين سبنة، فتبع أقراطيس، وكان هذا أول يوم صار فيه تلميذًا له، وكان زينون شديد الحياء والحجل، فلذلك لم يمكنه أن يتعود على طريق الكلبيين، فلها رأى أقراطيس أن هذه الطريقة تشق عليه أراد أن يقوي عزمه عليها، فأعطاه ذات يوم قدرًا عمتلة عدسًا وأمره أن يدور بها في طرق مدينة اسبراميقه»، فأحمر وجه زينون من شدة الخبط؛ بسبب ذلك، فاختفى به خشية أن يراه أحد، وهو على هذه الحالة، فقال له أقراطيس: لأي شيء هربت يا مكار مع أن هذا لا ضرر عليكم فيه.

وكان زينون بحب علم الفلسفة، وكان دائم الشكر للدهر على غرق أمواله في البحر، وكثيرًا ما كان يصبح قائلًا: ما أطبب الهواء الذي غرقني، حيث آل بي إلى طب، واستمر يقرأ على أقراطبس أكثر من عشر سنين من غير أن يمكنه التخلق بقلة حباء الكلبيين، ثم لما أراد أن يترك معلمه ليذهب إلى استيلفون المغاري ليتلقى عنه العلوم جذبه أقراطيس من عباءته وحجزه قهرًا عنه، فقال له زينون: يا أقراطيس، إن الفيلسوفي لا يحجز بإمساك أذنه، فأقم لي برهانًا على أن طريقتك أحسن من طريقة استيلفون، فإن لم تحقق لي ذلك يكون عندك في الحقيقة جسمي وعقلي يكون دائمًا عند استيلفون.

مكث زينون عشر سنين أخرى عند استيلفون واكسينوقراط وبوليمون، ثم بعد ذلك خرج وأسس له مذهبًا، وعها قريب انتشرت شهرته في سائر بلاد اليونان وصار في زمن قليل أحسن فلاسفة جميع البلاد، وهرع إليه كثير من الناس من سائر الجهات للتلقي هنه والتلملة، ومن حيث إن زينون كان يعلم التلاملة جالسًا بإيوان ذي أعملة شميت فرقته الإسطوانين.

كان الأثينيون يفتخرون به جدًّا حتى جعلوه أمين مفاتيح البلدة، وشيَّدوا له صورة، وأهدوا إليه تاجًا من الذهب، وكان السلطان انطيغونوس يمدح ويستحسن دائيًا هذا الفيلسوف، ولا يمكن أن يأتي مدينة أثبنا إلا ويذهب إلى سهاع درسه، وكان في أغلب الأوقات يأتي إلى زينون ويأكل معه، أو يأخذه للأكل معه عند ارسيعوقلي الآلاب، ولكن زينون ألزم نفسه أن لا يجتمع معه فيها بعد في وليمة ولا جمية عامة، لندوم الحشمة بينهها، ثم إن انطيغونوس بذل جهده في جلب زينون إليه فطلب أن يساعه من ذلك السفر، وأرسل عوضًا عنه بيرسيوس وفيلوميد، وكتب له معهها جوابًا صورته أنه حصل لي غاية الفرح بيرسيوس وفيلوميد، وكتب له معهها جوابًا صورته أنه حصل لي غاية الفرح

والسرور من حبك واشتياقك للعلوم، وأنه لا يصلح لردك عن لذة حواسك ويدعك تتبع الحقائق إلا حب الفلسفة.

وقال فيه أيضًا: إنه لولا كبر سني، وقلة عافيتي منعاني عن الخروج لأتيتك كما تشتهي، ومن حيث عدم إمكان ذلك قد أرسلت إليك اثنين من أعظم أصحابي عماثلين لي عقلًا ومذهبًا، وأشد مني قوة، فإذا كلمتهما بجد واتبعت ما يعلمانه لك من الأصول الفلسفية، رأيت أنك لا تفقد شيئًا من السعد الكامل.

كان زينون طويل القامة، نحيف الجسم، شديد سواد الجلد؛ فلذا لُقب بالنخلة المصرية، وكان رأسه ماثلًا على كتفه، وكان خليظ الرجلين مريضها يلبس دائيًا خفيف الأقمشة التافهة القيمة، وكانت معيشته غالبًا بالقليل من الخبز والنين والعسل والنبيذ الحلو، ولم يأكل مطبوخًا أصلًا، وكان ماسكًا بأزمة هواه وشهوته، بحيث إنهم إذا أرادوا ضرب المثل بعقة أحد، قالوا: إنه أعف من زينون، وكان يمشي بتؤدة وهبية، وكان حاد الفطنة، صعب الأخلاق، وإذا تكلم عبس جبهته، ولوى فمه، ومع ذلك فكان إذا حضر في محفل حظ، يكون طلق الوجه بشوشه، ويحظ الحاضرين، ولما كان يسأل عن سبب هذا النغير، يقول: إن طبيعة البترمس المرارة، ولكنه إذا نُقِمَ في الماء مُدة حلا.

كان وجيز العبارة، وإذا سُئل عن سبب ذلك، يقول: على العاقل اختصار كلامه ما أمكن، وكان إذا أراد توبيخ أحد قَصَّر في الكلام مع الكناية والتعريض.

حثه ذات يوم شاب على جواب قضية لا يسع جوابها عقل هذا الشاب فاحضر له زينون مرآة، فلما نظر الشاب وجهه فيها، قال له زينون: هل رأيت

## هذه الصورة تقبل مثل جواب هذه الأسئلة؟

كان يقول: إن تمويهات الخطباء مثلها كمثل دراهم سكندرية حسنة الظاهر خسيسة المعلن، وكان يقول: إن أضر ما يظلم به الشبان تربيتهم على الفخار، إنها اللائق تربيتهم على الأدب، وعلى فعل ما يليق، فإن الحكيم قافزيوس لما رأى ذات يوم أحد تلامذته عشوًّا بالكِبْر صفعه، وقال له: إن تعاليك لا يتسبب عنه صلاح حالك، فأما صلاح حالك فيتسبب عنه رفعتك على غيرك. كان إذا قيل له: ما تعريف صديقك؟ يقول: ما كان إياى، وكنت إياه.

ذهب ذات يوم في وليمة كانت عملت لرسل الملك بطليموس، فالتزم الصمت وقت الأكل، فعجب الرسل من ذلك، وسألوه: أتريد تبليغ شيء عنك إلى الملك؟ فقال: بلغوه إنا رأينا إنسانًا يعوف الصمت. هؤلاء الإسطوانيون كانوا يرون إنه ينبغي لكل إنسان أن يعيش بمقتفى الطبيعة على معنى ألَّا يفعل ما يخالف حكم العقل، الذي هو قانون عمومي مشترك بين جميع الناس، وإنه ينبغي لكل أحد التمسك بالفصيلة لذاتها لا لما يترتب عليها من ثواب، فإنها بذاتها كافية في إسعاد المرء، فمن تمسك بها تمتع بكهال الراحة ولو أحاط به التعب الشديد. وإنه لا نافع إلا ما كان صلاحًا ولا نفع في الذنب.

وإن تنزيه الحواس بالشهوات لا يعد من الخير في شيء؛ لأنها مدنسة للمرء ولا خير في المنس. وإن الحكيم لا يخاف شيئًا ولا يتزين بشيء؛ لأنه قد استوى عنده الفخار والعار، إنها طبع الحكيم شدة الأخلاق وصفاء الباطن، ولا يمنع من شرب النبيذ ولكن لا يشرب حتى يصل حد الشَّكر خافة أن يضيع لحظة من عمره مع الخلو عن استعال العقل، وينبغي للعاقل تعظيم المعبود، وتقريب القربان له، واجتناب الفساد بأنواعه، وأن الحكيم دون غيره هو الذي يعرف أن

يجب، وأنه ينبغي له أن يدخل نفسه في مصالح الجمهورية، لإبعاد ذميم الخصال عنها، وحث الأهالي على حيد الخلال؛ لأنه دون غبره هو الذي يميز الحق من الباطل، وأنه مختص دون غيره بأنه لا يميل ولا يضر أحدًا ولا يعجب من شيء عما يعجب منه غيره.

كان يقول: إن جميع الفضائل مشتبكة ببعضها، بحيث لا يتم لأحد فضيلة من الفضائل ما لم تكمل له سائرها، وإنه لا واسطة بين الفضيلة والرذيلة؛ لأن الأمور حيث انقسمت إلى معوج ومعتدل فكل عمل إما خير وإما شر بلا ثالث.

عاش زينون حتى بلغ من العمر ثهاني وتسعين سنة، ولم تصبه فيها علة، وحصل التأسف على موته، ولما سمع بوفاته السلطان انطيفونوس تأثر عليه، وقال: أواه من تلك الحسارة التي خسرتها، فسئل عن سبب اعتبار هذا الفيلسوف، فقال: ما ذاك إلا لأني مع كثرة ما أهديت إليه لم تدنسه الهدايا بالذل في، وترجى هذا السلطان الأثبنين أن يكون مدفن هذا الفيلسوف بقرية قيرميق.

كما تأسف عليه السلطان، تأسف عليه الأثينيون أكثر منه، وأكابر أهل الحل والمقد مدحوه على رءوس الأشهاد بعد موته ولأجل أن يكون الهواء وبواسطتها ندرك الأشياء الظاهرة المحسوسة، وكان يزعم أن الشمَّ والحر والصوت والنور وغيرها من الأوصاف المحسوسة، ليست بجرد إدراك للروح، بل جميع هذه الأشياء في الحقيقة ليست جزءًا من الإنسان بالكلية، وإنها هي أمور خارجية في الواقع كها هي كذلك في الظاهر، فهي مقدار من المواد مصور ومهيأ للتحرك على وجه خاص، هو الشم، والحر، والصوت، والنور، فهي مستقلة خارجة عن جميع الحيوانات، مثلًا: الأجزاء الصغيرة التي تنفصل من أجزاء روضة تملًا المواء حول تلك الروضة بمشموم ذي رائحة لطيفة هي التي يشمها

المار بها وإذا ضربنا ناقوسًا، فإن الهواء المحيط به يمتلئ بصوت حاد مشابه لما نسمعه حينتني، وإذا أشرقت الشمس ظهر في الهواء نور ساطع شبيه بها نراه وقتند.

وأما كون الشيء الواحد يظهر مختلفًا لحيوانين مختلفين فيا ذك إلا من اختلاف شكل باطن هذين الحيوانين مثلًا: ورق الصفاف مر في فم الإنسان حلو في فم المعز لا تماثل بينهما. حلو في فم المعز للا تماثل بينهما.

الفلاسفة الإسطوانيون مع ما هم عليه من التشديد والصعوبة والتماظم حصلت لهم غيرة عظيمة من كثر تلاملة أبيقور ومن أحبابه الذين كانوا يتعلقون به دائيًا، وإن كانت طريقته خالفه لطرائقهم فمن الغيرة بذلوا جهدهم في إيطال طريقته حتى أنهم ذكروا في كتبهم كلامًا قبيحًا سبًّا له فكان هذا سببًا في كون أتباعه بعد موته ظنوا نقصه مع أنه كان على طريقة مستقيمة ومعشة منظومة.

قد مدح «أجريجوار» هفة أبيقور، فقال: قال أبيقور: إن اللذة منتهى أغراض الناس بأفعالهم، ولأجل أن يثبت أنها ليست عبارة عن مطلق لذة الحواس، بل هي استقامة الحال عاش داتيا غير عفيف منهمك على اللذات ليثبت قوله بالفعل.

كان لا يحب الدخول في حُكَّام الجمهورية، بل كان يؤثر راحة الميشة على رحمة الحكم وتصوير الأثينين صورته في أشهر أماكنهم دليل على احترامه وتبحيله، وكان كل من اجتمع به لا يفارقه الأمترودروس، فإنه تركه لأجل تلقي العلوم بمدرسة «كرثياد»، ولكنه لم يمكث فيها إلا نحو ستة أشهر، ثم عاد

إلى أبيقور ومكث معه حتى مات.

وكان موته قبل موت ابيقور بمدة قليلة، ويقي مكتبه بعد موته كما كان حياته حتى في زمن ما هجرت المكاتب الأخر، ولما بلغ من العمر ثنين وسبعين سنة، مرض بمدينة أثينا التي كان مستمرًا على التعليم فيها، وكان داؤه حصر البول، وكان يؤله ألما شديدًا فتصبر عليه، فلما أحسَّ بأنه قد حان وقته وقرب هلاكه وموته اعتق جملة من عبيده، وفرق أمواله وأوصى بأن يعمل يوم ولادته وولادة أهله موسم في كل سنة، فكان ذلك الموسم يوافق عاشر شهر اجامليون، وأعطى بستانه وكتبه لهرماقوس ميطلين الذي جعله خليفة بعده وشرط أن تعطى كذلك لكل خليفة بعده وكتب لايدوميني هذا الخطاب

ها أنا الآن بفضل الله تعالى في آخر يوم سعيد من عمري، وإني معذب بدائي الذي يرعى مثانتي وأحشائي، أكلًا لا يتصور أقسى منه ومع ما أذوقه من هذه الآلام، فإني أتسلى وأتصبر حين أتذكر البراهين التي زينت بها علم الفلسفة فأرجو منك اعتبادًا على ما ظهر لي من حبك لي ولمذهبي أن تستوصي بأولاد مترودروس ثم إنه بعد أن مضى عليه وهو في المرض أربعة عشر ويومًا، وذهب لل حام حار، قصدًا، فلها دخله طلب كأسًا من نبيذ صافي فشر به فهات حالًا.

وأوصى أحبابه وتلامذته والحاضرين عنده ألّا ينسوه ولا ينسوا أصول مذهبه، وكانت وفاته في السنة الأول من الأولمبياد السابع والعشرين بعد المائة، وحزن على فقده جميع الأثينيين .

## فهرسة كتاب تاريخ الفلاسفة

|            | حاليس الفيلسوف           |
|------------|--------------------------|
| ١٢         | تاريخ سولون الفيلسوف     |
| ry         | تاريخ بيتاقوس الفيلسوف   |
| <b>٤٠</b>  | تاريخ بياس الفيلسوف      |
| ٤٦         | تاريخ بريانلرس الفيلسوف  |
| o¥         | تاريخ شيلون الفيلسوف     |
| ۰۳         | تاريخ أكليويول الفيلسوف  |
| o <b>q</b> | تاريخ ابيمينيلص الفيلسوف |
| ٠٠٠        | تاريخ اتخرميس الفيلسوف   |
| ٦٩         |                          |
| va         | تاريخ هيرقليس الفيلسوف   |
| ۸۳         | تاريخ انكسغوراس الفيلسوف |
| 4.         | تاريخ ديموقريطس الفيلسوف |
| ٩٥         | تاريخ امبيدقليس الفيلسوف |
| ١٠٠        | تاريخ سقراط الفيلسوف     |
| 1 • 9      | تاريخ أفلاطون الفيلسوف   |

| 17   | تاريخ انتيثينوس الفيلسوف                     |
|------|----------------------------------------------|
| ١٢٣  | تاريخ ارستيب الفيلسوف                        |
|      | تاريخ أرسطاطاليس المسمى أيضًا أرسطو الفيلسوف |
| ١٤٥  | تاريخ اكسينوقراط الفيلسوف                    |
| ١٤٩  | تاريخ ديوجينس الفيلسوف                       |
| ۱٬٦٧ | تاريخ أقراطيس الفيلسوف                       |
| 177  | تاريخ بيرهون الفيلسوف                        |
| ١٧٦  | تاريخ بيون الفيلسوف                          |
| ١٨٠  | تاريخ أبيقور الفيلسوف                        |
| 197  | ناريخ زينون الفيلسوف                         |
|      | فهرسة كتاب تاريخ الفلاسفة                    |